
Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

 

   A dimensão ético-política da ontologia do Ser-

mais em Paulo Freire 

 
Damião Bezerra Oliveira* 

 

Resumo: O objetivo da pesquisa foi reconstruir os aspectos fundamentais da 

ontologia freireana do Ser-mais, destacando nela a dimensão ético-política e 

algumas repercussões para se pensar a educação. O artigo resultou de investigação 

teórico-reflexiva sobre fontes bibliográficas, principalmente de Freire e Sartre. A 

abordagem pode ser considerada fenomenológica-existencial, em diálogo com a 

filosofia da práxis, que são duas concepções filosóficas influentes na constituição 

do pensamento de Paulo Freire, que delas se apropria, crítica e criativamente, de 

acordo com os interesses de uma práxis situada nos espaços e tempos existenciais 

dos sujeitos comprometidos com a política, a ética e a educação, como práticas de 

libertação. Por isso, o apelo da ontologia freireana se configura como 

compromisso dos sujeitos de se engajarem contra a opressão, que promove o ser-

menos, a desumanização; e em prol da autoconstituição do ser-mais em processo 

aberto e inacabado de exercício da liberdade. 

 

Palavras-chave: Ontologia; Ser-Mais; Libertação; Ética; Paulo Freire.   

 

* Doutor em Educação pela Universidade Federal do Pará (UFPA). Professor na 

Universidade Federal do Pará (UFPA). E-mail: damiao@ufpa.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7717970084199162. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8247-8803. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77324  

  

mailto:damiao@ufpa.br
http://lattes.cnpq.br/7717970084199162
https://orcid.org/0000-0002-8247-8803
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77324
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77324


A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

The ethical-political dimension of the 

ontology of Being more in Paulo Freire 

 

Abstract: The aim of this research was to 

reconstruct the fundamental aspects of 

Freire's ontology of being more, 

highlighting its ethical-political dimension 

and some of its implications for thinking 

about education. This article is the result of 

a theoretical-reflective investigation of 

bibliographical sources, primarily by Freire 

and Sartre. The approach can be 

considered phenomenological-existential, 

in dialogue with the philosophy of praxis, 

which are two philosophical conceptions 

that significantly influenced the 

development of Paulo Freire's thought. He 

critically and creatively appropriates these 

ideas in accordance with the interests of a 

praxis situated in the existential spaces and 

times of subjects committed to politics, 

ethics, and education as practices of 

liberation. Thus, the appeal of Freire's 

ontology is framed as a commitment of 

subjects to engage against the oppression 

that promotes being-less, dehumanization; 

and in favor of the self-constitution of 

being more in an open and unfinished 

process of exercising freedom. 

 

Keywords: Ontology; Being More; 

Liberation; Ethics; Paulo Freire. 

 La dimensión ético-política de la ontología 

del Ser-más en Paulo Freire 

 

Resumen: El objetivo de esta investigación 

fue reconstruir los aspectos fundamentales de 

la ontología freireana del ser-más, 

destacando en ella la dimensión ético-

política y algunas de las repercusiones para 

pensar la educación. El artículo resultó de 

una investigación teórico-reflexiva sobre 

fuentes bibliográficas, principalmente de 

Freire y Sartre. El enfoque puede 

considerarse fenomenológico-existencial, en 

diálogo con la filosofía de la praxis, que son 

dos concepciones filosóficas influyentes en 

la constitución del pensamiento de Paulo 

Freire, quien se apropia de ellas de manera 

crítica y creativa, según los intereses de una 

praxis situada en los espacios y tiempos 

existenciales de los sujetos comprometidos 

con la política, la ética y la educación como 

prácticas de liberación. Por ello, el llamado 

de la ontología freireana se configura como 

un compromiso de los sujetos, de 

involucrarse contra la opresión que 

promueve el ser-menos, la deshumanización; 

y a favor de la autoconstitución del Ser-más 

en un proceso abierto e inacabado de 

ejercicio de la libertad. 

 

Palabras clave: Ontología; Ser-Más; 

Liberación; Ética; Paulo Freire. 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Considerações iniciais 

 

Deve-se ressaltar de início em que sentido o termo ou a noção de 

ontologia se apresenta aqui. Não se adota a compreensão comum 

encontrável na tradição filosófica, em que se define “Ontologia” como 

especulação acerca do Ser como tal, podendo-se, neste sentido, identificá-

la à metafísica ou à metafísica geral (Aristóteles, 2002). Note-se, pois, que 

ao se falar de ontologia, soa a ideia de um estudo em que se busca a 

substância ou essência das coisas em geral, em possível contraposição a 

uma “fenomenologia”, que se interessaria pela aparência dos fenômenos 

ou pelas coisas no modo como suas essências são apreendidas por um 

sujeito intencionalmente consciente (Abbagnano, 2001).  

Freire não tratou sistematicamente de uma ontologia, embora se 

possa apreendê-la em suas obras, principalmente em Pedagogia do 

Oprimido. Na tarefa de aclaramento dos aspectos centrais da ontologia do 

ser-mais, ir-se-á estabelecer aproximação da concepção de ontologia de 

Freire (1967, 1979, 2005. 2002, 2013) à ontologia de Sartre (1984, 1997), 

que se propôs a oferecer, como aparece no subtítulo de O Ser e o Nada, 

uma “ontologia fenomenológica”, seguindo, de certo modo, Heidegger 

(1981, 2012), que mesmo tendo se proposto a retomar a questão do Ser 

como central à sua filosofia, não deixou de se dedicar, em Ser e Tempo, a 

apresentar uma “ontologia fundamental” na qual o ente humano – Dasein – 

assume o centro do palco do pensamento. Nas duas obras acima 

mencionadas, os autores pretendem questionar e superar a tradição 

metafísica ou onto-teo-lógica cuja origem sistemática pode ser encontrada 

em Aristóteles (Heidegger, 1981), embora não se deva esquecer, 

particularmente no que se refere a Sartre, a importância da herança da 

metafísica cartesiana (Bornheim, 2000; Moravia, 1985). 

Sabe-se que Heidegger (2000) se recusou a identificar a sua 

filosofia a uma antropologia, esclarecendo que a reflexão acerca do Dasein 

seria apenas uma espécie de passo inicial necessário para se compreender o 

sentido do Ser, que é a questão real do seu pensamento. Esclarece que esse 

sentido não é produzido pelo Dasein, embora desse se precise para que o 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Ser possa se revelar. Note-se, que Heidegger, no seu cuidadoso trabalho 

hermenêutico com a linguagem, evita falar de “homem”, “consciência”, 

“ser humano” e “sujeito”, em razão de esses termos carregarem fortes 

ressonâncias metafísicas e humanistas (Inwood, 2002).  

Já Sartre (1984, 1997) abraça a “subjetividade do indivíduo” como 

um princípio da sua filosofia (Bornheim, 2000; Moravia, 1985); e embora 

se pretenda um crítico radical do humanismo – especialmente do cristão –, 

assume, provocativamente, que ao recusar essa tradição, o faz em nome de 

uma posição mais autêntica e radical que, de certo modo, exacerbaria a 

valorização do ente humano e da sua dignidade, bem como a sua 

autonomia e responsabilidade, ao atribuir a cada indivíduo a liberdade de 

se inventar e se reinventar, como se a vida fosse uma obra de arte que 

nunca se conclui enquanto o indivíduo existe; e ao se engajar esteticamente 

com a existência, esse existente artista pode se apresentar como modelar, 

não exatamente pelo que criou, mas pelo gesto de assumir livremente a 

autoria da sua existência. Essa, por sua vez, não se deduz de uma essência 

prévia do ser humano, mas antes se funda no “nada” que habita o “em-si” e 

do qual emergem as possibilidades do “ser-para-si” (Bornheim, 2000) 

sempre em devir no mundo e com os outros. Com essas significativas 

ressalvas, Sartre (1984) admite que o ente humano é o tema central do seu 

existencialismo.  

O “ser-com” e a intersubjetividade mostram-se problemáticos no 

pensamento sartriano, em razão de se insinuar algo do “em-si” nessa 

relação. Isso ocorre porque resta certa opacidade em relação ao ser do 

outro que aparece para uma outra consciência como exterioridade (em si), 

na qual se esconderia uma interioridade (para-si), podendo-se pensar que o 

mesmo ocorra ao se inverter a relação (Sartre, 1984, 1997). Contudo, essa 

alteridade não pode ser um simples objeto da minha vontade de domínio e 

afã de poder, pois, se fosse assim, se faria de um eu, inteiramente e, com 

exclusividade, o sujeito das relações. No entanto, a impossibilidade de 

enxergar o ser do outro em sua inteira transparência, não impossibilita 

definitivamente uma relação intersubjetiva na qual um eu possa se colocar 

imaginativamente no lugar de um outro, de modo a exercitar a empatia e a 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

abertura em relação a ele, permitindo que o ser com os outros se constitua 

em um nós. De todo modo, a inteira supressão do conflito ou da tensão nas 

relações intersubjetivas não parece possível de ocorrer.  

Apesar das diferenças inegáveis entre eles, a aproximação de 

Freire (2005) à ontologia fenomenológica e existencial1 sartreana não é 

uma hipótese sem nenhum fundamento, pois, pode ser constatado com 

alguma facilidade que o pensador brasileiro foi leitor de Sartre, que, 

inclusive, é citado, por exemplo, em Ação Cultural para Liberdade 

(Freire, 1981) e Pedagogia do Oprimido (Freire, 2005). Contudo, a 

formulação heideggeriana de um “ser-no-mundo-com-os-outros”, que é 

tomada como ponto de partida na análise do Dasein, parece responder 

melhor às exigências da “ontologia do ser-mais” de Freire do que a 

subjetividade cartesiana, adotada, em certa medida, por Sartre (Bornheim, 

2000). Com isso, se quer enfatizar a centralidade do “ser social” na 

ontologia freireana. De qualquer forma, uma subjetividade que não recaia 

em reducionismo subjetivista ou em individualismo solipsista, é uma 

exigência da ética freireana, que se baseia nos conceitos de liberdade e 

sujeito como finitude, devir e inacabamento, que ganham sentido pela 

relação de cada sujeito com os demais em um mundo comungado por eles.  

Merece que se destaque ainda que a ontologia freiriana não se 

limita a ser uma gnosiologia, que trataria do ente humano como sujeito do 

conhecimento, consciência cognoscente ou “substância pensante”. 

Tampouco se confunde com uma reflexão transcendental acerca das 

condições de conhecimento ou de ensino-aprendizagem. Freire (2005) 

reconhece o ente humano como vocacionado a ser-mais, e isso implica ser 

sujeito em sentido amplo, como um existente que é concebido em toda a 

sua complexidade de um ser-no-mundo em devir, do qual não se podem 

afastar as suas circunstâncias de vida, embora elas não sejam 

determinações (Freire, 2002). Daí porque ao sujeito freiriano se associam 

 

1 Além das que são feitas a diversas obras de Sartre, encontram nas obras de Freire citações 

ou referências a Gabriel Marcel, Edmund Husserl, Karl Jaspers, Heidegger e Álvaro Vieira 

Pinto, explicitando-se o diálogo do pensador brasileiro com a corrente fenomenológica 

existencial.  



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

duas capacidades fundamentais: a de se colocar crítica e criativamente em 

relação com o mundo, de modo que o ente humano não se comporta 

passivamente com a situação ou com as circunstâncias existenciais dadas. 

Ressalte-se, com efeito, que a capacidade criativa e crítica, como simples 

promessa ou potência, importaria pouco, daí a necessidade de engajamento 

do sujeito, que se coloca em ação, exercitando-se na práxis (Sartre, 1984; 

Freire, 2005; Vázquez, 2007).  

O que precedentemente se apresentou é tão-somente uma 

referência geral para situar um sentido possível de abordagem de uma 

“ontologia” em Freire, a ser adotado aqui. Observa-se que, como antes se 

enfatizou, a palavra “ontologia” porta uma carga semântica fortemente 

metafísica, que pode ser aferida na sua frequente presença na história da 

filosofia; e que, mesmo assim, pensadores que se opuseram à metafísica e 

quiseram criar uma terminologia para demarcar o afastamento em relação 

a ela – como foi o caso de Heidegger – não desistiram de usar o termo 

ontologia.  

Feito esses esclarecimentos preliminares, se passará, em seguida, a 

apresentar de modo mais específico, em que pode consistir a ontologia do 

ser-mais, em Freire, buscando identificar nela uma dimensão axiológica – 

particularmente ético-política – e os seus desdobramentos na educação 

como ação formadora, mas também, e, principalmente, autoformadora, de 

sujeitos. 

 

 

Ontologia do Ser-mais 

 

É escusado dizer que se pode encontrar em Freire (2005, 1967, 1979, 

2002) uma preocupação em compreender e transformar a realidade, o mundo 

sociocultural, tendo o ente humano como agente e sujeito de ações 

intersubjetivas e de produção dos meios de existência, mediante as suas 

relações com a natureza. Portanto, a ontologia do Ser-mais em Freire não se 

circunscreve à autoconstituição de sujeitos considerados na sua estrita 

individualidade, mas leva em conta as suas diferentes situações relacionais. 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

Com efeito, é fundamental considerar a necessidade da presença do outro, em 

razão da inequívoca incompletude de cada indivíduo como tal, a qual deriva 

da finitude, historicidade e imperfeição do existente em seu devir. 

Como a de Sartre (1997), a ontologia freiriana do ser-mais 

secundariza o ser como “em-si”, para se concentrar no “ser-para-si”, no ente 

humano, como projeto e liberdade. Por isso, em contraposição ao para-si, 

pode-se dizer que o em-si, é estável, opaco, sem fissuras, pleno, fora da 

história, completo, acabado, isolado, não dependendo de qualquer alteridade, o 

que lembra o modelar Ser de Parmênides, que consagrou a identidade como 

princípio ontológico (Bornheim, 2000). Essa compreensão de Ser, gerou uma 

ontologia englobante, total, unitária, universal e necessária, que concebia, 

também o homem como definido por uma natureza ou essência inalterável. 

Nota-se o esforço deliberado do pensamento de Sartre (1997, 2002), como do 

de Freire (2002, 2005), para deixar clara a improcedência e impropriedade de 

se deduzir a ontologia do “para-si”, ou do “ser-mais”, daquela ontologia que 

se mostra adequada ao “em-si”. Acrescente-se que em Freire, o Ser-mais não 

se separa de um dever-ser – dimensão axiológica –, o que o faz 

intrinsecamente ético-político. Por consequência, não é suficiente efetuar uma 

mera descrição fenomenológica do ser na sua aparição, fazendo-se necessário 

que o sujeito se coloque criticamente. No entanto, a crítica não pode ser 

apenas uma atitude intelectual de reprovação ou repulsa moral à 

desumanização, mas práxis.  

 Com isso se quer deixar claro que a ontologia freiriana não será 

corretamente compreendida caso se queira fazer dela uma “teoria do Ser” em 

geral, de acordo com essa tradição metafísica mencionada que remonta à 

Parmênides. Interessa, portanto, ao pensamento de Freire, enfatizar o “para-

si”, o ente humano como livre e autor da sua própria existência, sem que para 

tanto se tenha a necessidade de supor qualquer modelo essencial previamente 

admitido. De igual modo, em Freire (2005) o ente humano não é, no que ele 

tem de mais próprio, um vivente, ou um animal como os outros. Por isso, a 

sua ontologia não pode ser corretamente identificada a uma teoria geral dos 

seres vivos, sem mais (Freire, 1967, 1979). O fato de haver “evolução” da 

natureza viva ou mesmo do universo como um todo, não autoriza a se 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

equacionar o inacabamento e a inconclusão humanos – concernentes a um 

ente consciente e livre – ao que ocorre com os demais seres vivos (Freire, 

2002). O próprio Marx diferenciou o resultado material da atividade da aranha 

ou da abelha – na sua suposta perfeição –, do trabalho humano de um 

arquiteto, indicando como parâmetros fundamentais de diferenciação, a 

consciência, a criatividade e a liberdade do ente humano, que se 

materializariam nas suas atividades (Marx, 1985). Freire (1967, p. 132) 

apresenta uma exemplo com sentido similar ao de Marx (5ª situação: “O 

caçador e o gato”) em que se faz a distinção entre a atividade humana e a do 

animal.  

Assim, esse ente humano desprovido de uma natureza ou essência que 

determine as suas atividades – embora se possa mencionar uma “condição 

humana” – é incompleto, e por isso precisa abrir-se à alteridade. Faz sentido se 

dizer, portanto, que o ente humano se constitui pelas suas relações, posição 

que Freire compartilha com Sartre (Freire, 2005; Sartre, 1997, 1984; 

Bornheim, 2000), mas igualmente com Marx (1985). Com efeito, os 

pensadores citados tiveram que enfrentar um primeiro dualismo presente na 

tradição metafísica, configurado na relação de oposição dicotômica sujeito-

objeto. Tal dicotomia terá desdobramentos epistemológicos e éticos 

fundamentais, especialmente sérios quando os entes humanos – que devem ser 

sujeitos, pessoas – são tratados como objetos –, coisificados, desumanizados. 

Por vezes, defende-se que as relações entre humanos como tais, sejam 

restabelecidas como intersubjetivas (sujeito-sujeito, eu-tu, nós), mas sem se 

questionar suficientemente a manutenção da relação sujeito-objeto, quando o 

ente humano assume a sua posição de sujeito em reação aos demais seres; isso 

se torna problemático, ao se verificar que a assunção do ser sujeito do homem 

se faz em detrimento dos demais entes da natureza, incluindo os outros seres 

vivos – especialmente os outros animais – que, por vezes, são colocados, 

nessa relação, como objetos.  

Ora, parte da afirmação do Ser-mais do ente humano, depende de ele 

não ser tratado por opressores como um objeto, pois, isso o diminui, o faz ser-

menos. Porém, pode-se ampliar e aprofundar os questionamentos, 

perguntando se parece justificável tratar opressivamente todos os viventes não 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

humanos, como se eles fossem coisas simplesmente dadas, em uma época, 

como a que se vive atualmente, em que a própria teologia se dispôs a rever a 

interpretação do homem como a criatura para a qual todas as demais foram 

criadas (Wolff, 2012; Jonas, 2006). Nesse caso, não se aceita sem 

questionamento, que o ser-menos das outras criaturas possa ser legitimamente 

uma condição do ser-mais dos entes humanos. 

Sob esse aspecto, não é apenas a “coisificação do ente humano” que 

se deve questionar, mas também a “coisificação de outros entes”, que são 

chamados, por vezes, e, mesmo com certo exagero, de “sujeitos de direito”. 

Em qualquer que seja o caso, há uma tendência a se reconhecer deveres dos 

humanos com relação aos animais – que, como os entes humanos, são 

sensíveis e passíveis de sofrimento; de igual modo, cobram-se dos indivíduos 

uma postura ética no cuidado com a natureza, inclusive considerando-se as 

necessidades das futuras gerações (Jonas, 2006). Em face disso tudo, se 

precisaria rever a compreensão da relação sujeito-objeto e o sentido de cada 

termo da relação, o que terá repercussão na compreensão da ontologia e da 

ética, bem como no que pode ser uma adequada formação dos sujeitos 

humanos para os tempos atuais, mas sem perder de vista o futuro da 

humanidade.  

Sob esse aspecto, uma ontologia do Ser-mais talvez tenha que 

questionar uma educação que, embora critique corretamente a coisificação dos 

entes humanos pelos seus semelhantes, ainda aceite – mesmo que tacitamente 

– a posição imperial dos humanos como os únicos sujeitos, ou que não 

considere graus de ser sujeito e graus de ser objeto, a fim de se superar uma 

concepção de tudo ou nada. Por certo, parece justo dizer que o ente humano 

não é uma coisa em nada diferente das demais, contrariamente ao que 

sustentam, por vezes, concepções naturalistas e materialistas de homem 

(Ritchie, 2012). Ou, menos radicalmente, continua sendo justo afirmar que o 

ente humano, sob muitos e importantes aspectos, não é um animal como 

qualquer outro (Wolff, 2012).  

No entanto, a dignidade do sujeito humano deve ser sustentada sem se 

ter que sacrificar o resto da natureza, pela manutenção sub-reptícia, da 

dicotomia sujeito-objeto que, que se deixa ver, também, ao se sustentar uma 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

concepção antropológica pela qual o homem compõe-se, dualísticamente, por 

corpo e alma. Aqui, a relação de opressão pode se configurar pela hierarquia 

entre as partes, de modo que se relega o corpo à condição de objeto, e a alma, 

de sujeito, que, como tal, deve assumir a condição de real agente da existência.  

Ao de reconhecer a persistência sub-reptícia de uma relação sujeito-

objeto, de modo nenhum se quer negar a validade do esforço do pensamento 

dialético e da fenomenologia existencial, que são mobilizados por Freire 

(2005) para superar dicotomias e dualismos, por meio de reposicionamentos 

das unilateralidades e pela admissão de unidades contraditórias ou de sínteses, 

na constituição da realidade, particularmente da humana. Se quer mostrar, 

pois, que apesar do preciosos e consistentes avanços da ontologia do ser-mais, 

as tentativas de efetuar conciliações dos dualismos e dicotomias não 

conseguem apaziguar certos aspectos das tensões que podem ter sido 

negligenciados em razão de não terem adquirido o estatuto de questões 

fundamentais em determinados momentos pretéritos, como é o caso da crise 

ecológica que exige o repensar da dimensão ético-política e formativa da 

existência (Jonas, 2006; Wolff, 2012).  

Reconhece-se, contudo, que Freire (2005) mobilizou brilhantemente 

uma série de concepções filosóficas para costurar a sua ontologia, colocando-

se contra as outras dicotomias, além da fundamental que opõe sujeito e objeto. 

Uma outra das mais significativas e centrais dicotomias, que constituem a 

tradição metafísica, opõe essência e aparência – ou mundo das ideias e mundo 

empírico, para citar uma figura recorrente. Se propuseram a superar essas e 

outras dicotomias, a filosofia da práxis e a fenomenologia existencial, que 

foram concepções com as quais Freire (1967, 1979, 2002, 2005) dialogou para 

construir o seu próprio pensamento, o qual ofereceu avanços significativos na 

superação de explicações simplificadoras e reducionistas acerca do ente 

humano.  

Pelo apresentado, pode-se dizer que a ontologia em Freire (2005) não 

quer ser uma teoria geral sobre a essência necessária de todas as coisas, ou 

mesmo uma ontologia especial acerca da essência necessária de uma parcela 

da realidade. No pensamento freiriano se tem um significado restrito de 

ontologia como uma reflexão acerca do ente humano nas suas relações, mas 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

que não pretende explicitar algo como propriedades estruturantes, invariantes 

e fixas do ser humano, mas antes se tematiza a historicidade e existir social 

desse, em um processo contingente e nunca acabado de sua livre 

autoconstituição como sujeito. Por consequência, há de se reconhecer a 

flexibilidade e abertura da ontologia freiriana para acolher e refletir acerca de 

aspectos da existência que emergem da práxis de um ente em devir.  

Observa-se, em decorrência do exposto, que a ontologia de Freire 

comporta uma inegável dimensão ético-política, mas que, de nenhum modo se 

confunde com o estabelecimento de uma doutrina moral fixa e à mão para 

responder às perplexidades da vida prática. Não é, portanto, e nunca quis ser, 

uma teoria pedagógica a serviço da educação moral – seja como forma ou 

conteúdo – que prescreveria procedimentos ou imperativos orientadores das 

ações do entes sociais nos diversos espaços de interação com os outros. A 

ontologia do Ser-mais de Freire é crítica, sustenta a necessária abertura do 

espírito às práticas autenticamente dialógicas, o que pressupõe, a um só 

tempo, certo grau de “não-ser” e de “não-saber”.  

No centro da ontologia freiriana se encontra o conceito de sujeito, que 

comporta uma relevante dimensão social que se coaduna com a individual, e 

por isso se exclui qualquer atomização individualista. Sob esse aspecto, o 

autor valoriza a dimensão pessoal e subjetiva dos entes humanos, mas sem 

aderir a qualquer subjetivismo solipsista; com efeito, concede-se a devida 

importância à dimensão intersubjetiva da existência. Assim, a relação entre 

subjetividade e objetividade se apresenta em tensão dialética, de modo a evitar 

que a primeira se transforme em subjetivismo e a segunda em objetivismo 

(Freire, 2005), como ocorre quase sempre nas antropologias dualistas ou 

monistas disponíveis.  

É com a mesma atitude de manutenção da tensão dialética entre 

subjetividade e objetividade que se evita dualizar ética e política, o individual 

e o social, na apreensão do ente humano. Com efeito, não teria qualquer 

sentido para uma compreensão suficiente das ações dos entes humanos, o 

ensimesmar-se do indivíduo, mesmo que se atribuísse a ele o livre arbítrio 

como um atributo interno, inteiramente protegido de condicionamentos e 

determinações exteriores. A liberdade, pressuposto axiológico central da ética 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

freireana, não nega – em sentido vulgar de negação – o livre arbítrio, mas 

exige a presença da pluralidade dos entes humanos e as suas interações como 

condição de exercício da liberdade e da autoconstituição dos sujeitos. 

Por consequência, uma ontologia que aceita a liberdade como 

constitutiva da existência, não se coaduna com os discursos das antropologias 

filosóficas que pressupõem uma essência do humano como ponto de partida, o 

que indicaria, dessa maneira, o acabamento e completude do sujeito. Por 

decorrência, se teria que admitir que o sentido das ações dos indivíduos – 

como definição e direção – já estaria dado, de modo que as ações perderiam o 

potencial de inaugurar o radicalmente novo, por serem sempre um tipo de 

atualização de uma propriedade essencial prévia. Se assim fosse, a liberdade 

se limitaria a ser um movimento de mera atualização de potencialidades, uma 

espécie de concretização de um “destino” contido, desde sempre, em cada 

indivíduo, restando a ele desenvolver-se, essencializar-se, vindo o sujeito a 

tornar-se o que é, em um devir confirmatório do dever-ser que seria, 

igualmente, um poder-ser determinado.  

Contrariamente a essa imagem antropológica essencialista do ente 

humano, Freire (2005) defende que as ações dos entes humanos não se 

definem por uma essência a qual elas teriam que se adequar, mas antes tais 

ações se voltam ao futuro, a uma vocação ou projeto de ser que poderá ou não 

se concretizar, sendo passível, inclusive, de sofrer reconfigurações em face de 

insucessos e inadequações da práxis, o que significa dizer que são um 

exercício de liberdade (Freire, 1967, 1979), e por essa razão, as ações se 

compatibilizam com a contingência e se afastam de qualquer meta teleológica 

a que se devesse chegar necessariamente. 

 Com efeito, a ontologia de Freire cerca-se dos devidos cuidados 

contra a admissão sub-reptícia de um determinismo histórico (Freire, 2002) 

que poderia fazer da vocação a ser-mais, uma necessidade, um “fado”, que 

teria o condão de conduzir o ente humano, mesmo sem engajamento 

consciente da vontade ou decisão, a determinados estados de coisas, aos quais 

se chegaria pela movimentação de estruturas de assujeitamento, portanto, 

alheias às escolhas dos sujeitos. Ou, contrariamente, mas com a mesma 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

gravidade, se afirmaria que nada há a fazer em face da necessidade e 

inexorabilidade do “em si” no seu absoluto domínio reificante do “para-si”.  

Desse modo, embora a ideia de “vocação ontológica a ser-mais” de 

Freire (2005) possa sugerir um chamamento ou apelo, pode ser mais 

coerentemente interpretada, no pensador brasileiro, como uma tendência ao 

aperfeiçoamento que não exclui contradições e tensões, nem inclui um 

acabamento. Essa vocação condiz com um expandir da vida sempre 

incompleto em direção à reversão de uma situação histórica de 

desumanização, que nega a “vocação ontológica”, mas de nenhum modo 

suprime a luta e o engajamento do sujeito contra um assujeitamento opressivo, 

o que confere ao “mais” do ser um sentido ético-político, que é conduzido pela 

liberdade de modo não linear, tensional e contraditório. 

 

 

Sujeito ético-político  

 

A ontologia freiriana admite a precedência do existir como espaço de 

autocriação, de autoconstituição, desde que se entenda tais ações como um 

processo aberto em direção a um Ser-mais, que não se totaliza, que deixa 

sempre aberta mais uma possibilidade, um “mais” indefinido pelo qual circula 

a liberdade, um ainda-não, que confere sentido ao continuar existindo como 

algo mais que um simples sobreviver conformado às possibilidades 

sedimentadas (passado que se torna “em-si”). Daí a importância de se 

ultrapassar os limites do que define o ente humano pela história realizada, por 

aquilo em que ele se tornou. O possível não é exatamente a potencialidade 

inscrita no ente humano, mas um inventar-se dele que pode mesmo parecer 

impossível em determinadas circunstâncias em que o inédito se apresenta 

como inviável (Freire, 2005). 

Com isso não se nega, de maneira alguma, que haja uma dimensão 

físico-química, biofisiológica, do ente humano, que pode ser medida, 

quantificada, explicada e definida com métodos e técnicas que funcionam nas 

ciências duras, por exemplo. Contudo, o “mais” do ser pode se situar, 

inclusive, na superação dessa dimensão em que a liberdade quase não atua, ou 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

pelo menos não se faz notar na escala do tempo existencial. Se fosse possível 

isolar tal esfera objetal, sem cair em reducionismos, então se poderia explorar 

as possibilidades de ser dos indivíduos como potencialidades inscritas na 

“natureza” (em-si). 

Essa dimensão definível, com potencialidades nelas inscritas, e 

desenvolvíveis, se presta a deixar aparecer um ente humano-objeto. No caso 

de reducionistamente se tratar o ente humano como um todo pelas 

propriedades dessa dimensão objetal, se fará desaparecer a dimensão ético-

política, pois, os objetos são opacos, dirigidos pelas regularidades e leis da 

natureza, sem que caiba se falar, nesse caso, de decisão, livre-arbítrio, 

liberdade, valor ou dever-ser (Moravia, 1985). O ser-mais exige um espaço 

axiológico que se associa à noção de vocação, de dignidade humana, de 

humanização que depende de um poder-ser, da contingência e da práxis que 

podem levar a ser um “ainda-não” que só existe como utopia ou projeto 

(Sartre, 1997).  

A temporalidade assume igualmente relevância na ontologia 

freireana. Sob esse aspecto, a história, a tradição, o que se mantém vigoroso 

vindo do passado, fortalece a liberdade. Contudo, precisa-se rejeitar a 

historicidade como coagulação ou sedimentação das possibilidades, o que 

estabeleceria o presente e o futuro como simples decorrências do passado – 

um “em-si” – que roubaria as possibilidades da práxis, da liberdade, pelo 

aprisionamento do “poder-ser-mais” dos sujeitos. 

Também no âmbito psicológico pode se dar um tipo de “coisificação” 

do sujeito, mesmo que se possa dispensar a tese naturalista, que pensa o ente 

humano como não diferindo de modo especial de qualquer outro ente natural. 

A hipótese de que há um inconsciente o qual teria uma atuação importante nas 

decisões do indivíduo, e que, portanto, essas escapariam do seu controle, traz 

com força igual àquela da tese naturalista, certa objetificação do sujeito, o que, 

por sua vez, descredenciaria a possibilidade de se atribuir liberdade e 

reponsabilidade ao ente humano pelas suas ações.  

Por fim, se pode encontrar a recusa da agência aos indivíduos no 

âmbito das ações que se dão na sociedade, mediadas pelas instituições, quando 

se concede centralidade às estruturas e regras que condicionam e até definem 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

o sentido das interações humanas, não restando, portanto, espaço para se 

pensar em indivíduos conscientes, que decidem racionalmente a condução da 

sua existência (Freire, 2002). 

Freire (2005) só vê sentido em falar de ação ético-política em se 

admitindo, como possível, que haja um sujeito consciente, mesmo 

reconhecendo que em função de determinadas condições sociais, econômicas, 

políticas e históricas, essa consciência possa estar enfraquecida (Freire, 1979). 

Mas, nesse caso, tem-se uma condição negativa, que transforma, em 

circunstancial ser-menos, desumanizado, um ser vocacionado a ser-mais. De 

forma ilegítima e prejudicial, o que merece ser um sujeito (para-si), 

transforma-se em um quase objeto (em-si). Em tal condição, enfraquece-se a 

vida ético-política, desaparece a pessoalidade, a dignidade do ente humano, 

que só existe autenticamente como tal, quando, subjetiva e 

intersubjetivamente, age como sujeito consciente de si, portanto, de modo não 

sujeitado. 

Ora, embora a humanidade e a condição de sujeito venham sendo 

historicamente roubadas ao ente humano, não se tem em tal fato a 

manifestação da construção de uma condição definitiva e essencializada como 

“em-si”. O passado não determina o presente e nem o futuro. Mesmo que, por 

vezes, de tão oprimido e coisificado, o ente humano pareça admitir o 

acabamento do seu ser, um definitivo conformar-se com a situação dada, a 

ponto de temer a liberdade (Freire, 2005), ou de se mostrar indiferente a ela, a 

vocação ontológica a ser-mais realiza um espécie de chamamento, de 

evocação do sujeito ao engajamento e à luta contra o que o oprime. O impulso 

à subversão é o desejo de ser-mais de um sujeito que olha para o futuro como 

tempo de possiblidades. Nesse sentido, a esperança é uma antevisão 

ontológica de um poder-ser, o que convoca o sujeito à práxis; por isso, o 

“esperançar” é um neologismo de infinitivo verbal que reabilita a noção de 

esperança, retirando dela um sentido de passividade e quietismo (Freire, 2005, 

2013, 2002). 

Entre as ações de autoconstituição consciente do sujeito na sua práxis 

social encontra-se a educação como prática de libertação, que se contrapõe à 

formação reificante instalada e confirmada nos processos ordinários de 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

socialização, inclusive na instituições escolares. A educação conscientizadora 

e dialógica se propõe a liberar o “para-si” do “em-si” que se sedimentou como 

ser sociocultural que é simplesmente reproduzido como um fato ou dado ao 

qual o sujeito se assujeita como agente que se comporta, de modo que 

renuncia a realmente existir. 

Freire (2005) reflete acerca da educação baseado na sua ontologia do 

ser-mais que pensa o sujeito como educável, situado no mundo como 

educador-educando, que precisa exercitar a capacidade de se problematizar e 

ao mundo como parte do esforço de libertação. Sob esse aspecto, o pensador 

dirige intensas e profundas críticas a chamada educação bancária, pois, nela se 

reforça a dicotomia entre sujeito e objeto, reproduzida no modo como se 

efetua o ensino-aprendizagem, que confronta educador e educando, em que se 

consolida uma relação de verticalização pela qual o educando assume a 

posição de objeto e, o educador, de sujeito. Tem-se, portanto, o reforço da 

dicotomia, no plano social, de “em-si” e “para-si”, que é a condição ontológica 

que “naturaliza” as desigualdades sociais, as injustiças e a desumanização. 

Nota-se que a educação é um componente onipresente na constituição 

dos entes humanos que ao nascerem já mostram a sua incompletude e 

necessidade do outro para a própria sobrevivência. Essa carência de ser, 

inconclusão, permanece como marca ontológica do sujeito. No âmbito 

cognoscente, a finitude se manifesta pelas limitações do saber. Ninguém 

jamais saberá de tudo, mas também não será um completo ignorante. Daí a 

importância da troca de saberes, da autocrítica e crítica mútua, como 

mediações adequadas para um sujeito em devir. Enfim, o diálogo, a escuta, a 

palavra viva e significativa, a conversa, a quebra do silenciamento do 

oprimido, o “falar-com”: esse conjunto de interações promove a 

conscientização, deixa ver a liberdade na circulação do conhecimento, 

reconhece a condição de sujeito a todos os envolvidos nas trocas de 

experiências existenciais. 

Pressupõe-se, nestas interações, a superação de uma relação sujeito-

objeto, que usa o discurso estrategicamente para dominar, portanto, sem 

preocupação ética. Ao contrário disso, Freire (2005) defende uma relação 

intersubjetiva mediada por amor e humildade. Por consequência, renuncia-se a 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

um possível conflito de vida ou morte por reconhecimento, de modo que o 

outro pode ser visto como alguém com quem se pode aprender e coexistir. 

Com efeito, perde sentido a educação como transmissão ou transporte da 

verdade de uma consciência plena de saber a outra totalmente carente (Freire, 

2005). Havia, nessa crença da escola tradicional, um equívoco fundamental 

acerca do ser da consciência, que era vista como um lugar de depositar, de 

recepção e passividade; a lição da fenomenologia, bem assimilada por Freire, 

é de que a consciência é intencionalidade voltada ao mundo como campo de 

existência e de sentido no qual os sujeitos se educam e se constituem. 

Desse modo, a ontologia do ser-mais tem como tarefa “desconstruir” 

e demover o que se estabeleceu e sedimentou culturalmente por meios 

educativos opressores. Assim, o que se instalou pela educação bancária como 

formação de um sujeito assujeitado, poderá ser superado igualmente por meio 

da educação, que para atingir os seus objetivos humanizantes de um ser-mais, 

precisa, por certo, ser muito diferente da vigente: será uma educação como 

prática de liberdade. 

Tal educação é capaz de despertar a liberdade, de levar o sujeito a 

superar o medo de assumir a autoria da própria vida, prescindindo de 

coisificação do outro, no âmbito das relações sociais; mas antes, a educação 

libertadora que se compromete com a intersubjetividade, precisa ser inventada 

e reinventada em face dos desafios que emergem das diversas situações 

históricas. Pode-se enxergar em tal educação a ser inventada, a preocupação 

fundamental com a formação ético-política que só é possível quando ninguém 

é tratado como objeto, deixando-se que as liberdades se encontrem em uma 

porfia amorosa; isso é bem diferente da luta por reconhecimento entre senhor 

e escravo: por isso não se trata de deixar de ser objeto, de transformar-se em 

sujeito, com o objetivo de colocar o opressor na condição de objeto. Faz-se 

necessário superar o dualismo sujeito-objeto, o que não se resolve pela 

inversão da relação, mas antes pelo estabelecimento de uma relação sujeito-

sujeito (intersubjetividade).  

Assim, a educação que se coloca a serviço da formação de sujeitos, 

não poderá, para chegar aos seus fins – que é formá-los como entes livres – 

utilizar meios negadores desses fins, como faz a educação bancária. Por isso, 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

desde o início, tanto quem ensina-aprendendo, quanto quem aprende-

ensinando, terá a oportunidade de exercitar-se como sujeito do conhecimento 

e da existência, não se colocando, em nenhum momento, ninguém, em 

posição de objeto. O sujeito, agente da educação libertadora, vai se 

fortalecendo e cada vez mais tomando consciência de si. 

Em termos de relação entre as vontades, que define as posições de 

poder, na educação bancária (Freire, 2005), o opressor impõe-se inteiramente, 

faz da sua vontade uma força que obriga e subordina o outro sem dar-se ao 

trabalho de ouvir a sua palavra, de argumentar e com ele negociar o que 

pretende ensinar, não admitindo que tenha algo a aprender. Tem-se uma 

relação de poder extremamente assimétrica, castradora, coisificante. Sabe-se 

da impossibilidade de suprimir o poder nas relações dos indivíduos, mas é 

possível posicioná-los de modo a estabelecer certo equilíbrio entre as vontades 

que porfiam, admitindo-se antagonismos, mas não uma briga de vida ou morte 

e irracional por reconhecimento (Hegel, 1993). 

Talvez se possa encontrar uma oposição muito estrita em Freire 

(2005) – mesmo considerando a mediação dialética – entre a agencialidade do 

ente humano e a passividade dos demais entes, que são colocados como 

pertencentes a um mundo de objetos. Nesse ponto pode-se entrever mais uma 

possível aproximação de Freire com Sartre (1984), pois ambos se opõem à 

concepção essencialista do ente humano, ao dizerem que o existente difere de 

um vegetal podre, de um objeto útil ou de qualquer coisa que pode ser 

definida e classificada em um sistema natural, metafísico ou teológico. Apesar 

do rigor com que Sartre (1997, 1984) se opõe ao essencialismo, em nome da 

precedência da existência, neste ponto ele enfatiza, como Descartes, a 

primazia da subjetividade. Assim, parece sustentar a ideia de que em tal 

subjetividade, que para ele não é puro pensamento – e nisso difere de 

Descartes – o ente humano tem acesso a si mesmo, assume a liberdade, 

decide, age e se constitui – nunca definitivamente, enquanto existir – acerca do 

seu ser em devir. Por outro lado, tem-se a opacidade e passividade do ser-em-

si. 

Ainda acerca desse tema, Freire (2005) assumidamente dialoga com 

Marx e Engels (1986) em torno dessa relação sujeito-objeto, que nesses 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

filósofos alemães, se exibe, por exemplo, na Primeira tese (Ad Feuerbach). A 

compreensão de objeto abraçada pelo materialismo vigente, assim como pelo 

idealismo, é recusada:  

 

O principal defeito de todo materialismo até aqui 

(incluído o de Feuerbach) consiste em que o objeto, a 

realidade, a sensibilidade, só é apreendido sob a forma 

de objeto ou de intuição, mas não como atividade 

humana sensível, como práxis, não subjetivamente. Eis 

porque, em oposição ao materialismo, o aspecto ativo foi 

desenvolvido de maneira abstrata pelo idealismo, que, 

naturalmente, desconhece a atividade real, sensível, 

como tal (Marx; Engels, 1986, p. 11).  

 

No século XIX, emergiram concepções acerca de uma natureza em 

que não se tem mais um conjunto de entes bem-comportados e mantidos 

dentro das suas classificações e hierarquias. O movimento e a interação, que 

são características associáveis ao mundo dos viventes, estendem-se ao modo 

de ser cósmico. Por certo, ainda não se pode afirmar que haja intencionalidade 

e busca de uma finalidade nesse dinamismo. Seguindo-se em tal direção, sabe-

se do primado ontológico que a dialética concede ao movimento, às forças em 

tensão, às interações, a ponto de se ter defendido uma “dialética da natureza” 

(Engels, 1979) em uma obra, que na atualidade, pode ter um interesse de 

quase curiosidade da história da dialética.  

De todo modo, a própria ideia de “práxis” e, particularmente, a de 

trabalho, pressupõem a consciência, a intencionalidade e a capacidade de 

planejamento que são próprios dos seres humanos. Por isso, se pôde dizer, 

como antes se mencionou, que as aranhas, para ficar somente com esse 

exemplo, não trabalham, apesar do resultado material e da aparente perfeição 

da sua “obra”, que se explicam por uma espécie de programação instintiva 

padronizada que dispensa, inclusive, a criatividade, tida como predicado 

exclusivo dos entes humanos (Marx, 1985).  

Em uma escala de hierarquização ontológica que tome o ente humano 

como referência, os seres inanimados, o reino mineral, se subordinaria ao 

vegetal, que, por sua vez, se colocaria abaixo do reino animal, e dentro desse, 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

quanto mais um ente se aproxima do modo de ser humano, maior seria o seu 

valor ontológico. No entanto, se pode dizer que nem todos os não humanos 

são objetos da mesma maneira. De igual modo, os seres vivos, especialmente 

os animais que sentem e têm consciência desse sentir, não podem ser tratados 

como simples objetos a serem legitimamente dominados em nome dos 

interesses humanos. Ora, qualquer educação atual há de considerar a 

responsabilidade ética do entes humanos com relação à natureza.  

Em face do exposto, pode-se dizer que a ontologia não consegue ter a 

necessária abrangência ao classificar tudo pela divisão entre sujeito e objeto 

como domínios isoláveis, que dissocia exterior e interior, consciência e 

inconsciência, transparência e opacidade. O problema irresolvido pela 

filosofia cartesiana de como se pode conciliar e conectar corpo e alma, sujeito 

e objeto, persiste como questão a desafiar a antropologia e a educação, muito 

embora se possa apontar as soluções dialética e fenomenológica ao problema, 

que recusam os dualismos, mas igualmente de monismos reducionistas, sejam 

espiritualistas ou naturalistas. 

 

 

 Sujeito, diálogo e conscientização  

 

Um dos atributos que distinguem o simples agente do sujeito 

propriamente dito é a capacidade de linguagem, de exercício do logos, que 

expressa a reflexividade da consciência no processo de comunicação em 

que o diálogo tem um papel fundamental. Acerca desse ponto, Marx 

(1985) nos ensina que uma aranha ao produzir a sua teia, manifesta 

agência, mas não se investe da condição de sujeito, por faltar a ela a 

consciência reflexiva do sentido da atuação e dos resultados da sua “arte” 

de tecer. Associando-se à filosofia da práxis, tem-se a conexão importante, 

na constituição da ontologia freiriana, de sujeito, diálogo e 

conscientização. 

Ontologicamente, a educação freiriana (2005) se dedica a formar 

sujeitos, e não apenas agentes como forças de ações sociais e políticas, 

pois nesse caso se teria um tipo de ativismo compatível com a atuação de 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

sujeitos assujeitados. Por isso é tão importante se enfatizar a necessidade 

da ação livre e consciente de cada sujeito envolvido na ação social, 

portanto, a conscientização acerca dos objetivos que se pretende atingir 

como sujeito coletivo ou força intersubjetiva consciente. Sob esse aspecto, 

não se justificaria, eticamente, que apenas uma “vanguarda” ou “grupo 

dirigente” das ações se apresente como consciência do coletivo que, como 

tal, conduziria uma “massa” ainda inconsciente do sentido da ação em que 

se encontra envolvida.  

 Como Sartre (1997, 1984, 2002), Freire (2005) critica o 

autoritarismo reificante de certas lideranças políticas que, em nome da 

unidade da luta e da sua eficácia prática, usam métodos dogmáticos e 

estratégias de manipulação das chamadas bases, fazendo delas “quase-

objetos” (em si) que seriam conduzidos por uma parcela consciente (para-

si) desse coletivo, acreditando-se que as decisões desse grupo, com relação 

aos objetivos, reputados por ele como comuns, poderão ser reconhecidos e 

legitimados por todos ao final do processo de luta e justificados pela 

relevância dos resultados.  

Assim, a ontologia de Freire, exige que o ente humano se faça 

sujeito, que o em-si seja também para-si, e nesse projeto a educação 

assume-se como prática de liberdade. No processo formativo do sujeito, a 

educação precisa valorizar os indivíduos no estado em que se encontram, 

levá-los a tomar consciência da alienação em que vivem, sem tentar com 

uma ação externa e impositiva mostrar do que o “sujeito” teria 

necessidade. Por isso, valoriza-se, de início, não aquilo de que os 

indivíduos possivelmente careceriam, mas antes o que constituem a 

identidade que eles se auto-atribuem. 

 Desse modo, começa a conscientização (Freire, 1979) como 

autoeducação, desalienação, que resulta do exercício de autocrítica, que 

admite como legítima a provocação de um outro sujeito que se propõe a 

dialogar. Nesse encontro de mútua aprendizagem, os sujeitos em 

construção podem se criticar mutuamente e buscar juntos um consenso que 

alargue a mentalidade de ambos, por meio de uma síntese cultural que 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

represente o resultado no qual se reconfigura e supera as limitações das 

posições particulares de cada um. 

Daí a importância da disponibilidade dos interlocutores do diálogo 

para ouvirem um ao outro, admitindo-se, dos dois lados, que se pode estar 

errado e o interlocutor certo. Isso é parte indispensável em uma atitude de 

autocrítica e condição para se aceitar receber a crítica alheia. Tem-se, com 

efeito, o abandono do dogmatismo, que é uma exigência ética e política, 

particularmente significativa em uma democracia. 

Assim, o diálogo se constitui em forma de abertura ao outro, uma 

admissão de inacabamento e incompletude de todo conhecimento que se 

possa ter, o que justifica a crítica e autocrítica como atitudes intelectuais 

que manifestam a consciência de certa ignorância alimentadora da dúvida 

razoável.  

Com efeito, a conscientização a que se chega por meio do diálogo 

nunca é um gesto absoluto e final de uma consciência que atingiria a 

certeza definitiva ou absoluta acerca de si e do mundo. A conscientização é 

processo dialético aberto, que como tal não pode atingir síntese final pela 

qual se fecharia o movimento e cessaria a tensão do pensar e repensar. 

Ter-se-ia aqui a fecundação da dialética pela fenomenologia, que 

pensa a verdade como revelação de uma realidade que jamais se mostra 

inteiramente. Em decorrência disso, admite-se forçosamente que o objeto 

do conhecimento não se coloca sob o inteiro domínio do sujeito, mas 

sempre o resiste sob algum aspecto, preservando uma margem de não 

revelado, que é garantidora do próprio movimento e a interação dialética 

profícua de sujeito e objeto. A impossibilidade de o logos absolutizar-se, 

de uma palavra final, é o que garante a necessidade de continuar o diálogo 

indefinidamente. Somente o indesejável dogmatismo, pode fazer cessar a 

necessidade das interlocuções. 

Decorrência do reconhecimento do diálogo é a de que ele somente 

se faz pela admissão de sua condição que é a existência de uma relação 

entre sujeitos. Note-se a obviedade: somente se pode dialogar com um 

sujeito, pois, o objeto é mudo, podendo no máximo ser interrogado e dele 

arrancada uma resposta que o perguntador propõe como hipótese. É nesse 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

sentido que se chegou a ressaltar a necessidade de interrogar a natureza 

para conhecê-la ou até em “torturá-la” para obter uma resposta às 

indagações. A experimentação, na medida em que interfere nos processos 

naturais e prepara um acontecimento artificial pode ser aproximado dessa 

“sessão” de tortura. Por certo, tal tortura assume um sentido de algo mais 

que uma mera metáfora quando se trata dos experimentos com animais. 

A preocupação ética com as pesquisas com animais que 

compartilham o sentir com os entes humanos, deixa reconhecer nele certo 

traço de subjetividade que o afasta de uma compreensão mais estrita de 

objeto. Isso altera a relação dos entes humanos com os animais de uma 

escala “superior”, ainda que ele não alcance o estatuto de pessoa, admite 

em certa medida um colocar-se no lugar dessa alteridade como passível de 

experimentar a dor e sofrer com ela. 

No âmbito das ciências humanas e sociais, os entes humanos e os 

resultados das suas ações já não são tratados como “fato social”, de modo 

que a relação sujeito-objeto do conhecimento que se estabelecia em tal 

perspectiva epistemológica, altera-se, abrindo-se a possibilidade de se 

reconhecer a produção do conhecimento a partir de uma relação 

intersubjetiva na qual o estudado também se compreende e pode interagir 

com o pesquisador, questionando-o e ao conhecimento produzido acerca 

de si. Não por acaso, Lévi-Strauss (1958, 1962) admite que as 

interpretações da própria existência pelos grupos estudados, por vezes, se 

apresentam superiores ao que o etnógrafo oferecia. Por decorrência, mais 

do que observar e participar do cotidiano da cultura estudada, a fim de 

realizar uma descrição, a mais densa possível, daquilo que provoca 

estranhamento por diferir sobremaneira da cultura e da formação do 

antropólogo, talvez seja mais adequado – inclusive eticamente – 

reconhecê-los como sujeitos de conhecimento com quem se deveria 

dialogar. 

O diálogo freiriano pressupõe a valorização da cultura, 

especialmente dos saberes dos outros, favorecendo a troca cultural da qual 

pode resultar uma síntese. A conscientização pressupõe interação, 

conscientizar e ser conscientizado, diferente de uma suposta ação de 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

“civilizar” na qual se estabelece uma hierarquia entre um agente 

civilizador e um paciente, constituindo-se, na verdade, a invasão cultural e 

colonização da alteridade considerada subalterna é carente de 

compromisso com a “humanização”. 

A ideia de vocação ontológica a ser-mais, deixa inferir que esse 

ente humano é ainda um projeto que contém uma espécie de chamamento, 

de apelo, ou mesmo de necessidade, que a liberdade impõe aos entes 

humanos que, ao ser negado, não anula a liberdade, mas antes a confirma 

na sua configuração de má-fé (Sartre, 1984). Portanto, o não-ente humano 

é o que efetivamente se coloca – mas que carrega um “nada” pleno de 

possibilidades (Bornheim, 2000). 

Por isso, a conscientização fora do diálogo, como ação unilateral, 

transformar-se em doutrinação, em “conquista”, ato de violência 

ontológica, ao se negar e reprimir, ou mesmo suprimir, o modo de ser do 

outro, moldando-o e formando-o de acordo com modelos alheios e 

estranhos a quem sofre a ação formadora. 

A necessidade de respeito e de abertura eticamente orientada ao 

diálogo com outras culturas, exige a renúncia ao etnocentrismo como 

apego dogmático a própria cultura, e uma relativização das culturas, desde 

que isso não represente uma adesão ao relativismo como indiferença ao 

outro, ou fechamento de cada um no seu próprio mundo cultural do qual 

ninguém sai e no qual ninguém entra. A relativização da própria cultura é 

condição de um diálogo intercultural cujo pressuposto, para que ele ocorra, 

é a disposição sincera de ouvir e ser ouvido, renunciando-se, portanto, a 

qualquer estratégia de usar o diálogo para, sub-repticiamente, conquistar e 

dominar a alteridade. 

Com efeito, a conscientização exige a agência do sujeito mesmo, 

uma atitude de autocrítica, de autoexame, ainda que se possa admitir uma 

provocação vinda de um interlocutor. Nesse caso, há que se recusar toda 

tentativa de se impor uma cultura sobre as outras, de torná-la modelar. 

Nota-se a positividade de um diálogo democrático das culturas, como se 

todas elas representassem uma assembleia em que os próprios sujeitos – 

sem necessidade de representantes das suas falas – debatem os pontos de 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

vista de cada uma. Particularmente, faz-se indispensável combater com o 

suficiente rigor, toda e qualquer hierarquia de raças, seja com alegações 

biológicas ou culturais. Esse é um ponto central de uma educação 

dialógica que queira pensar criticamente uma ontologia que não se 

pretenda ser fundadora, pois, é a ética que deve ser tomada como o 

conhecimento “primeiro” na educação. Desde que não se pense a ética 

como doutrina moral que forma os caracteres por socialização de acordo 

com o ethos da sociedade ou grupo, mas como projeção e invenção livres 

dos modos de ser. 

Com isso se quer chamar a atenção para o caráter reprodutor 

irrecusável que os processos de socialização – particularmente no que se 

refere ao comportamento moral – ordinariamente cumprem por meio de 

diversas instituições sociais como resistência à dispersão ou alteração do 

tipo social. 

A consciência formada social e culturalmente, ensina e ajuda a 

aceitar os valores vigentes em uma cultura, mas não rouba toda margem de 

dissensões de indivíduos ou grupos. Daí a conscientização emancipatória e 

promotora da autonomia ter que se constituir em confronto com o mundo 

existente ou com aquilo que ele porta de desumanizador. Sempre se pode 

indagar: mas segundo que valores, de que cultura? Sem entrar na 

importante questão só mencionada, pode-se dizer que a perfeita 

reprodução do tipo social na consciência dos indivíduos, supõe uma 

sociedade altamente autoritária e repressiva, o que não combina com as 

formas democráticas de vida. 

De todo modo, não é uma tarefa fácil distinguir uma decisão de um 

sujeito assujeitado, que consente com determinado estado de coisas, valor 

ou regra, instituídos socialmente, de maneira irrefletida e espontânea, sem 

experimentar constrangimento; e a decisão intencional, consciente e 

racionalmente voluntária de um autêntico sujeito, que se convenceu da 

razoabilidade da cultura instituída. 

 

 

 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Considerações finais 

 

Freire, na sua ontologia do ser-mais, soube complementar, 

dialeticamente, os limites do existencialismo e os da filosofia da práxis, 

como também o próprio Sartre (1997, 2002) buscou fazer, ao escrever a 

sua Crítica da razão dialética para sanar limitações da sua ontologia 

“negativa” de O ser e o nada. Apropriando-se, a um só tempo, da filosofia 

da práxis e da fenomenologia existencialista, a ontologia freiriana 

confronta-se com uma questão fundamental do pensamento de Sartre, que 

é a do dualismo sujeito-objeto, investindo-se do cuidado de evitar tanto um 

posição reducionista, que leve ao realismo objetivista, quanto à posição 

oposta, que conduziria a um subjetivismo idealista. Note-se que, ainda com 

Husserl, na fenomenologia inaugural, apareceu a necessidade de introduzir 

o conceito de “mundo da vida”, e, que em Heidegger, o ser-no-mundo e o 

cotidiano integram a sua analítica do Dasein. Trata-se de reconhecer a 

existência de um solo originário, inevitável, uma realidade de evidências 

em que todos vivem. A ontologia freiriana valoriza essa dimensão 

existencial, especialmente no processo de formação que, pelo diálogo 

crítico, aproxima a experiência popular do conhecimento científico, mas 

também do filosófico, no processo de conscientização dos sujeitos no qual 

a síntese cultural é um elemento central.  

O diálogo com a filosofia da práxis irá contribuir com Freire na 

superação dos limites da filosofia existencial e da ontologia negativa do 

sujeito, o que tornou realizável a construção de uma ontologia do ser-mais, 

que faz do “ser-com-os-outros” um autêntico nós, de modo a conceder 

sentido à noção consciência social e de construção de uma nova 

sociabilidade. Mas tudo isso é assumido sem qualquer desprezo à 

dimensão singular das vivências e experiências, da libertação e 

conscientização, que não se dissolvem ou são subsumidas por qualquer 

processo de totalização. 

Merece destaque, igualmente, que a consciência, ao não ser 

definida como uma coisa, mas antes compreendida como ação de 

intencionalidade, contribui para se questionar tanto o materialismo, que 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

digere a consciência, quanto o idealismo, que faz dela um espaço de 

depósito, ou mesmo de digestão do mundo exterior. A fenomenologia irá 

ajudar a ontologia freiriana a pensar a educação como se efetuando por um 

sujeito que se faz consciente pela intencionalidade e relação com o mundo. 

Nesse movimento pode-se pensar a educação como prática ético-política 

de libertação. 

Mas a consciência do sujeito freiriano não se fecha em um 

domínio estritamente individual. Assim, para se entender a radicalidade do 

caráter social da ontologia de Freire, faz-se necessário ressaltar a 

influência nela da posição de Marx, que afirma não conceber o ente 

humano como um indivíduo vivendo isolado, mas sempre em um mundo 

comungado, no qual, em determinadas circunstâncias históricas, produz as 

suas condições de existência com os outros (Marx; Engels, 1986). Com 

essa dupla influência, do marxismo e da fenomenologia, Freire conforma-

se com a ideia do caráter social do sujeito como parte da vocação 

ontológica desse, por isso vê criticamente a atomização dos indivíduos na 

sociedade, e o individualismo, como sintomas de enfraquecimento do amor 

e da solidariedade, indicativos de desumanização, de ser-menos.  

A ontologia Freireana não se contenta em diagnosticar a situação 

histórica de desumanização e proclamar um dever-ser de superação. Há 

uma força crítica que questiona o ente humano como um ser-no-mundo 

com os outros e, por meio da educação, particularmente, defende-se a 

práxis, o engajamento dos sujeitos que transforma as possibilidades de ser-

mais em efetividade, embora se admitindo o inacabamento da tarefa de 

libertação.  

Assim, para Freire (2005) a liberdade do sujeito não pode exigir a 

sua absolutização por alheamento do mundo, mas só terá sentido como 

libertação, esforço nunca concluído de autoconstituição de um Ser-mais, 

que experimenta as resistências e tensões de um existir no mundo com os 

outros. Por consequência, mesmo reconhecendo a importância da 

consciência, ela precisa fazer-se conscientização, um engajar-se que a faz 

depender do mundo, das vivências e experiências existenciais, o que leva 

Freire a assumir a tese fenomenológica, fecundada de marxismo, de acordo 



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

com a qual, na prática de liberdade, não existe consciência sem mundo e 

nem vice-versa. Em outros termos, não existe liberdade senão na práxis 

criativa e mesmo revolucionária. Aqui unem-se libertação e criatividade.  

Muito embora seja inegável a defesa feita por Freire da libertação 

como uma práxis construída com profundo sentido ético-político, que leva 

à constituição do sujeito como ser-mais, o pensamento do educador ainda 

se encontra dentro de algumas limitações da herança moderna, no que diz 

respeito à compreensão do sujeito, do objeto, e da relação desses, com 

repercussão no projeto de libertação com grande contribuição da educação. 

A relação do ente humano com a natureza, por exemplo, especialmente no 

que concerne aos animais e à flora, sem excluir mesmo o reino mineral, 

ganhou novos sentidos, como mostra o pensamento de Jonas (2006).  

De igual modo, a explicitação da pluralidade de modos de ser e 

culturas – com saberes e valores idiossincráticos – em luta por 

reconhecimento, torna a ideia de uma ontologia, em certa medida, 

contestável, na medida em que se multiplicam as propostas de 

epistemologia, as cosmovisões, as antropologias, enfim, as explicações ou 

narrativas acerca do que seja a realidade; emergem muitos mundos da 

vida, que deixam ver identidades e sujeitos antes silenciados. Com efeito, 

por mais que as formulações gerais de uma ontologia da libertação 

continue fazendo sentido, reivindica-se atenção às especificidades, às 

situações concretas com as suas respectivas expressões típicas dos 

múltiplos sujeitos em esforço de libertação, o que exige não se falar mais 

de uma vocação a ser-mais, porém, de “vocações” que correspondem à 

pluralização desses sujeitos em um movimento que não parece indicar a 

unificação.  

O ser-mais do ente humano não pode depender do ser-menos dos 

outros entes não humanos, o que pode se expressar pelo domínio sobre os 

animais e das forças da natureza para se auferir lucros, em nome de um 

consumo sem limites. Assim, o diálogo continua um princípio ontológico 

indispensável, mas precisa ser ampliado: faz-se necessário aprender a 

escutar a natureza, deixá-la falar com a disposição de senti-la e libertá-la 

da nossa necrofilia. 



Damião Bezerra Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

Referências 

ARISTÓTELES. Metafísica. São Paulo: Edições Loyola, 2002.  

ABBAGNANO, Nicola. História da filosofia. Trad. Conceição Jardim, Eduardo 

Lúcio e Nuno Valadas. Lisboa: Editorial Presença, 2001.  

BORNHEIM, Gerd. Sartre. 3. ed. São Paulo: Editora Perspectiva S.A, 2000.  

ENGELS, Friedrich. Dialética da natureza. 3.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1979.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 45. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2005.  

FREIRE, Paulo. Conscientização: teoria e prática da libertação, uma introdução ao 

pensamento de Paulo Freire. São Paulo: Cortez e Moraes, 1979. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1967. 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade e outros escritos. 5. ed. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1981.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários às práticas 

educativas. 25. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2002.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do 

oprimido. Saberes necessários às práticas educativas. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2013.  

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Trad. Fausto Castilho. Campinas: Editora da 

Unicamp, 2012.  

HEIDEGGER, Martin. Concepts fondamentaux. Trad. Pascal David. Paris: 

Gallimard, 1981.  

HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. Trad. Helena Cortés e Artuto 

Leyte. Madrid: Alianza editorial, 2000.  

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do espírito. 2. Ed. Trad. Paulo 

Meneses e José Nogueira Machado. Petrópolis, Vozes, 1993.  

INWOOD, Michael. Dicionário Heidegger. Trad. Luísa Buarque de Holanda. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar, 2002.  

JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a 

civilização tecnológica. Trad. Marijane Lisboa e Luiz Barros Montez. Rio de 

Janeiro: Contraponto, 2006.  



A dimensão ético-política da ontologia do Ser-mais em Paulo Freire 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77324, p. 1-30, 2025. e-ISSN 1982-596X 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Anthropologie structurale. Paris: Librairie Plon, 1958.  

LÉVI-STRAUSS, Claude. Jean-Jacques Rousseau, fondateur des sciences de 

l’homme. In: LÉVI-STRAUSS, Claude. Présence de Rousseau. Neuchâtel: La 

Baconnière, 1962. 

MARX, Karl ; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã (Feuerbach). 5. Ed. Trad. 

José Carlos Bruni e Marcos Aurélio Nogueira. São Paulo: Editora HUCITEC, 

1986.  

MARX, Karl. O Capital: crítica da economia política. São Paulo: Abril Cultural, 

1985. 

MORAVIA, Sergio. Sartre. Trad. José Eduardo Rodil. Lisboa: Edições 70, 1985.  

RITCHIE, Jack. Naturalismo. Trad. Fábio Creder. Petrópolis, Editora Vozes, 

2012. 

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. 6. Ed. 

Trad. Paulo Perdigão. Petrópolis, Vozes, 1997.  

SARTRE, Jean-Paul. O existencialismo é um humanismo. Trad. Rita Correia 

Guedes. São Paulo: Abril Cultural, 1984.  

SARTRE, Jean-Paul. Crítica da razão dialética: precedida por questões de 

método. Trad. Guilherme João de Freitas Teixeira. Rio de Janeiro: DP & A 

Editora, 2002.  

VÁZQUEZ, Adolfo Sànchez. Filosofia da práxis. Trad. Maria Encarnación Moya. 

São Paulo: Expressão popular, 2007.  

WOLFF, Francis. Nossa humanidade: de Aristóteles às neurociências. Trad. 

Roberto Leal Ferreira. São Paulo: Editora UNESP, 2012.  

 

 

Data de registro: 08/03/2025 

Data de aceite: 24/09/2025 

 


