
Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

   Amizade supérflua? Uma análise da 

consistência veridiccional da amizade como relação 

infantil e educacional no pensamento de Jan Amos 

Komenský (Comenius ) 
 

Luiz Guilherme Augsburger* 

 

Resumo: A fim de colaborar para a história da relação entre amizade, infância e 

educação – questão tão cara à nossa atualidade –, o presente artigo busca analisar 

a consistência veridiccional da amizade como relação infantil e educacional no 

pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius). Para tanto, o artigo está 

organizado da seguinte forma: (1) descrição e articulação das noções de natureza 

humana, infância e educação na obra didática do autor; (2) descrição e análise da 

noção de amizade e da figura do amigo, na obra didática komeniana, partir dos 

usos da palavra “amicitia” e “amicus”; (3) análise das condições de consistência 

veridiccionais da amizade, infância e educação, a fim de indicar a possibilidade ou 

impossibilidade da amizade como relação infantil e/ou como relação educacional 

no pensamento komenskiano. Para a análise da obra didática de Jan Amos 

Komenský utilizou-se a compilação de seus textos didáticos, em latim, publicada 

sob o nome de Opera Didactia Omnia (“Obra Didática Completa”), dividida em 

quatro volumes. O artigo conclui que, dado o valor primaz da razão na concepção 

komenskiana de ser humano, a importância dada à formação do sujeito e o caráter 

de incompletude da criança: (1) a superficialidade da amizade para o autor, salvo 

quando tratada no campo da civilidade; (2) a impossibilidade da amizade entre 

crianças; (3) a exterioridade da figura do amigo e da relação amical em relação à 

didática e à escola. 

 

Palavras-chave: Amizade; Educação; Infância; Jan Amos Komenský; Verdade.  

 

* Doutor em Educação pelo Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC). E-mail: 

augs.prof@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3136-9890. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/0039322550912520. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77305  

  

mailto:augs.prof@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3136-9890
http://lattes.cnpq.br/0039322550912520
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77305
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77305


Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Superfluous friendship? An analysis of 

the consistency of the veridiction 

consistency of friendship as a children's 

and educational relationship in the 

thought of Comenius 

 

Abstract: To contribute to the history of 

the relationship between friendship, 

childhood, and education – a matter so dear 

to our present time – this article seeks to 

analyse the veridiction consistency of 

friendship as a child and educational 

relationship in the thought of Comenius 

(Jan Amos Komenský). To this end, the 

article is organized as follows: (1) 

description and articulation of the notions 

of human nature, childhood, and education 

in the Comenius' didactic work; (2) 

description and analysis of the notion of 

friendship and the figure of the friend in 

Comenius’ didactic work, based on the 

uses of the words “amicitial” and 

“amicus”; (3) analysis of the conditions of 

truthfulness regarding friendship, 

childhood, and education, in order to 

indicate the possibility or impossibility of 

friendship as a childhood relationship 

and/or as an educational relationship in 

Comenius’ thought. For the analysis of 

Comenius’ didactic work, the compilation 

of his didactic texts in Latin, published 

under the name Opera Didactia Omnia 

(“Complete Didactic Work”), divided into 

four volumes, was used. The article 

concludes that, given the primacy of reason 

in Comenius’ conception of human being, 

the importance of person formation, and 

the character of the child's incompleteness: 

(1) the superficiality of friendship for the 

author, except when treated in the terms of 

civility; (2) the impossibility of friendship 

among children; (3) the exteriority of the 

figure of the friend and the friendship in 

relation to didactics and school. 

 

Keywords: Friendship; Education; 

Childhood; Comenius; Truth. 

 Amistad superflua? Un análisis de la 

consistencia veridiccional de la amistad 

como relación infantil y educacional en el 

pensamiento de Comenio 

 

Resumen: Para colaborar en la historia de la 

relación entre amistad, infancia y educación 

– una cuestión tan relevante en nuestra 

actualidad –, el presente artículo busca 

analizar la consistencia veridiccional de la 

amistad como relación infantil y educativa en 

el pensamiento de Comenio (Jan Amos 

Komenský). Para ello, el artículo está 

organizado de la siguiente manera: (1) 

descripción y articulación de las nociones de 

naturaleza humana, infancia y educación en 

la obra didáctica de Comenio; (2) 

descripción y análisis de la noción de 

amistad y de la figura del amigo en la obra 

didáctica de Comenio, a partir de los usos de 

las palabras “amicitia” y “amicus”; (3) 

Análisis de las condiciones de consistencia 

veridiccional de la amistad, infancia y 

educación, con el fin de indicar la posibilidad 

o imposibilidad de la amistad como relación 

infantil y/o como relación educativa en el 

pensamiento de Comenio. Para el análisis de 

la obra didáctica de Comenio, se utilizó la 

compilación de sus textos didácticos en latín, 

publicada bajo el nombre de Opera Didactia 

Omnia (“Obra Didáctica Completa”), 

dividida en cuatro volúmenes. El artículo 

concluye que, dado el valor primario de la 

razón en la concepción de Comenio de ser 

humano, la importancia de la formación del 

sujeto y el carácter de incompletitud de la 

infancia: (1) la superficialidad de la amistad 

para el autor, salvo cuando se trata de la 

civilidad; (2) la imposibilidad de la amistad 

entre niños; (3) la exterioridad de la figura 

del amigo y de la amistad en relación con la 

didáctica y la escuela. 

 

Palabras clave: Amistad; Educación; 

Infancia; Comenio; Verdad. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução – amizade, educação e veridicção 

 

Em nossa atualidade, a pertinência da problemática da amizade 

para o campo educacional parece inegável. Em uma primeva revisão meta-

analítica de pesquisas sobre o papel das relações amicais (infantis) no 

âmbito de formação de sujeitos, já era afirmado que:  

 

Durante as duas últimas décadas, a pesquisa sobre 

amizades infantis tornou-se, ao mesmo tempo, 

independente e inextrincavelmente ligada ao estudo 

mais amplo das relações infantis entre pares. O 

trabalho empírico sobre amizades baseia-se no 

consenso de que relações entre pares, especialmente 

amigos, dão contribuições importantes à aquisição de 

habilidades e competências (Newcomb; Bagwell, 

1995, p. 306, tradução nossa).  

 

O artigo ainda concluía que as pesquisas sobre a amizade infantil e 

sua relação com a educação inseriam-se em um campo em expansão, tanto 

em termos de interesse, quanto de novas informações produzidas 

(Newcomb; Bagwell, 1995). Se essa problemática era um tema emergente 

entre as décadas de 1980 e 1990, ela tornou-se algo bastante assentado no 

século XXI, de modo a ser (quase) impossível excluir as relações amicais 

da infância e da educação. Em uma recente revisão sistemática sobre o 

tema, a função da amizade na formação dos indivíduos é ratificada: 

 

O extenso corpo de pesquisa examinado nessa revisão 

revela consistentemente o papel pivotal da amizade 

em cenários acadêmicos (academic settings). 

Amizades são sistemas de suporte fundamentais, que 

encorajam a colaboração, o compartilhamento de 

conhecimento e a motivação entre estudantes, 

contribuindo, em última instância, para melhorar o 

desempenho acadêmico (Alotaibi et al., 2023, p. 8, 

tradução nossa)1. 

 

1 No original: “The extensive body of research examined in this review consistently reveals 

the pivotal role of friendships in academic settings. Friendships are fundamental support 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

No entanto, a triangulação amizade-educação-infância é 

historicamente nova, sendo coeva do sentimento (Ariès, 1960) e da 

racionalidade (Schérer, 2002) em torno da infância característicos da 

“Modernidade”2. Ao passo que esse período histórico instaurou um 

espaço-tempo próprios à infância, também forneceu as condições à 

possibilidade de compreender como verdadeira a amizade enquanto algo 

pertencente à infância (i.e., sua “veridicção”), especialmente a partir do 

século XVIII (Aymard, 2009). Ademais, a partir de fins do século XX, 

emergiria a veridicção de relações amicais positivadas no interior da 

problemática pedagógica (Alotaibi et al., 2023)3. Não se trata de afirmar, 

contudo, que não seríamos, hoje, capazes de reconhecer, em relações 

infantis e educacionais fora de nossa contemporaneidade, algo como 

amizade. O que está em questão é sublinhar que, no interior do que poderia 

ser dito e compreendido como verdadeiro em outros momentos históricos, 

a amizade infantil não tinha lugar, sobretudo nas problemáticas 

educacionais4. 

Ante essa aparente ausência de condições, para que a amizade 

fosse pensada e tomada como objeto das pedagogias “pré-modernas”, 

queda a questão da emergência dessas condições veridiccionais na 

Modernidade. Quais transformações e deslocamentos foram necessários 

para que tal veridicção da amizade (infantil), no interior do território da 

 
systems that encourage collaboration, knowledge-sharing, and motivation among students, 

ultimately contributing to improved academic performance”. 

2 Ariès (1960) compreende por “Modernidade” o período europeu que sucede à Idade 

Média, incluindo o chamado Renascimento (séculos XV-XVII), e se estende até o fim do 

Iluminismo (passagem do século XVIII ao XIX). 

3 Sobre as transformações veridiccionais da amizade (infantil) na problemática pedagógica 

e no espaço escolar em nossa contemporaneidade cf. Augsburger, 2020; Augsburger; Preve, 

2020. 

4 A amizade entre crianças, stricto sensu, não aparece em estudos sobre o tema cuja 

temporalidade analisada corresponda a períodos anteriores ao século XVIII – e. g., 

Antiguidade Greco-latina (Fraisse, 2016; Jaeger, 2013; Konstan, 1997); Idade Média 

(Goitein, 1971; Mialaret; Vial, 1981) e, inclusive, o começo da Modernidade (Ortega, 

2002).  



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

educação, se tornasse possível? Para escrutinar tal problemática no amplo 

escopo de uma “história da verdade” (Foucault, 2001a), propõe-se nesse 

artigo uma análise crítico-descritiva das condições de consistência da 

veridicção em um dado recorte documental. 

Consistência veridiccional, nesse artigo, diz respeito ao que Gilles 

Deleuze e Félix Guattari (2005) chamaram de “plano de imanência”, de 

modo que aquilo que pode ser pensado ou dito como verdadeiro em um 

determinado período não é a pura expressão de um fato em si, mas o que, 

em certa imagem do pensamento, é de direito verdadeiro. Ora, dada 

“Imagem do pensamento não retém senão o que o pensamento pode 

reivindicar de direito” (Deleuze; Guattari, 2005, p. 41)5 e cada prática 

compreendida como verdadeira, então, “Se produz ou se constrói sobre um 

plano de imanência, na medida em que este recorta a variabilidade caótica 

e lhe dá consistência (realidade)” (Deleuze; Guattari, 2005, p. 208)6. Esse 

recorte, ao formar a realidade, circunscreve um campo de consistência 

veridiccional, não limitando o que pode ser dito e/ou pensado, mas 

limitante do que ganha consistência enquanto verdadeiro. Dessarte, a 

“consistência veridiccional” concerne ao fato de algo, a despeito da 

heterogeneidade das práticas de dado contexto histórico-geográfico (e dos 

elementos que as compõem), se suster enquanto verdadeiro e ser 

producente de “efeitos de verdade” (Foucault, 2001b). 

A noção de crítica refere-se ao enfoque analítico nas “Condições 

de possibilidade” de algo em um nível pragmático e não em seus 

fundamentos metafísicos (Kraemer, 2011). As condições de consistência 

veridiccional são, portanto, as regras, as substâncias, os modos e os 

motivos organizados, a partir de um determinado “regime de verdade” 

(Foucault, 2001b). As condições de consistência veridiccionais, em suma, 

permitem a uma prática discursiva, em um determinado espaço e tempo, 

 

5 No original: “L’image de la pensée ne retient que ce que la pensée peut revendiquer en 

droit”. 

6 No original: “Un concept est un ensemble de variations inséparables qui se produit ou se 

construit sur un plan d’immanence en tant que celui-ci recoupe la variabilité chaotique et 

lui donne de la consistance (réalité)”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

produzir ou não efeitos de verdade. Trata-se, ademais, de uma crítica 

descritiva porque visa a “exposição dos fenômenos” e não uma 

“Ontologia, que se arroga a fornecer conhecimentos sintéticos a priori das 

coisas em geral [...] em uma doutrina sistemática” (Kant, 2015, p. 248, 

grifo do autor). Isso posto, esse artigo não intenta validar ou avaliar seu 

objeto de análise a partir de um ideal, tampouco busca estabelecer um 

ideal, determinando-se conclusivamente o que seria a verdadeiríssima 

verdade de seu objeto de análise. Ele procede por meio de uma 

aproximação da descrição das condições de consistência veridiccionais 

desse objeto, em dado recorte histórico-geográfico e, para tanto, utiliza-se 

de documentos que comportem o “arquivo” (Foucault, 1969), ou seja, 

materialidade na qual seja perceptível o regime de funcionamento de dada 

veridicção – documentos que permitam olhar para as presenças e ausências 

da amizade na relação com infância e com a educação. Esse arquivo, pois, 

permitiria a descrição crítica dos limiares (e não a totalidade) de dada 

veridicção.  

O presente artigo colima corroborar com os estudos em torno do 

processo de “pedagogização da amizade”: a emergência da amizade como 

problemática educacional moderna e sua posterior conversão em temática 

pedagógica indestrinçável em nossa contemporaneidade. Para tanto, volta-

se para a obra de Jan Amos Komenský (Comenius), um dos pensadores 

mais expressivos na formação da pedagogia e da didática modernas 

(Piaget, 1993). Embora seus textos datem do século XVII,  

 

O valor de Comenius para a Pedagogia está no fato de 

que ele instaura, a partir de numerosos textos, alguns 

dos mais relevantes mecanismos que se perpetuam ao 

longo desses últimos quatro séculos na Pedagogia 

moderna (Narodowski, 2006, p. 13).  

 

Dada a importância da obra komenskiana, uma análise da amizade 

em sua produção escrita contribuiria na compreensão das continuidades e 

rupturas ligadas à veridicção da amizade no interior do território da 

educação. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

No escrutínio de tal problemática, esse artigo está organizado da 

seguinte forma: (1) descrição e articulação das noções de natureza humana, 

infância e educação na obra didática do autor; (2) descrição e análise da 

noção de amizade e da figura do amigo, na obra didática komeniana, partir 

dos usos da palavra “amicitia” e “amicus”; (3) análise das condições de 

consistência veridiccionais da amizade, infância e educação, a fim de 

indicar a possibilidade ou impossibilidade da amizade como relação 

infantil e/ou como relação educacional no pensamento komenskiano. Para 

a análise da obra didática de Jan Amos Komenský utilizou-se a compilação 

de seus textos didáticos, em latim, publicada sob o nome de Opera 

Didactia Omnia (Komenský, 1657), ou “Obra Didática Completa”, 

dividida em quatro volumes7. 

 

 

Educação e infância 

 

Educação e natureza humana 

 

Nascido em 1592, J. A. Komenský foi um bispo da Igreja dos 

Irmãos Morávios, especialmente memorado como o fundador da “didática 

moderna” (Narodowski, 2006). Desde o começo de sua carreira até suas 

viagens pela Europa, por conta de guerras religiosas, Komenský produziu 

importantes reflexões sobre a educação e trabalhou na elaboração de sua 

didática (Čížek, 2016). A temática educacional foi mais do que o corolário 

de seu pensamento, posto que ele “Não somente é o primeiro a ter 

concebido, em toda a sua amplitude, uma ciência da educação, como 

coloca essa ciência [...], no centro de uma ‘pansofia’ que para ele deve 

constituir um sistema filosófico global” (Piaget, 2010, p. 13). Sua profícua 

 

7 Quando necessário, a citação da compilação como um todo está indicada no artigo pelo 

ano de publicação (1657), enquanto a citação individual de cada um dos quatro volumes, 

pelo ano acrescido das letras “a”, “b”, “c” e “d”, respectivamente. Optou-se por manter o 

título da compilação, bem como o dos livros e textos no interior dela no original em latim. 

As citações da Opera Didactia Omnia (Komenský, 1657) utilizadas aqui foram traduzidas 

do original pelos autores do artigo. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

produção quedou registrada em mais de duas mil páginas, recompiladas 

nos quatro volumes da Opera Didactia Omnia (Komensý, 1657), o que 

deixa evidente o caráter basilar da formação humana no pensamento do 

educador morávio (Čížek, 2016).  

De forma sistemática, a obra komenskiana poderia ser dividida em 

três fases: (1) pré-pansófica, preparatória ou enciclopédica – de 1610 a 

1628; (2) pansófica – de 1628 a 1642; e (3) panórtica – de 1642 até 1670, 

ano de óbito de J. A. Komenský (Čížek, 2016). Na fase pansófica, o 

empenho esteve dedicado à elaboração de um método que permitisse a 

aquisição, por cada indivíduo, do conhecimento universal. Na fase 

panórtica, por sua vez, o escopo era estender reformas sociais e 

educacionais a um nível universal. Essa universalidade significaria tanto 

uma reforma universal dos objetos abarcados pelo conhecimento e pela 

formação, quanto um aprimoramento dos sujeitos (Čížek, 2016). 

A respeito do conceito de ser humano no pensamento 

komenskiano, Jan Čížek (2016, p. 179) aponta  

 

Que os trabalhos escritos no período pré-pansófico 

(preparatório) e, quanto a esse assunto, no período 

pansófico não contêm muito material no que concerne 

a um conceito antropológico fixo e compreensivo. Tal 

conceito pode ser encontrado apenas nos trabalhos 

panórticos.8 

 

Nos primeiros textos de Komenský, a razão foi posta como o 

aspecto central da noção de natureza humana, aparecendo quase 

isoladamente naquilo que caracterizaria o ser humano. Sobre essa 

perspectiva da natureza humana, fundamentou-se a ideia de conhecimento 

universal (pansofia) como modelo para a didática. Em trabalhos 

posteriores, a vontade (ou livre-arbítrio), sobre cuja nobreza passou a 

 

8 No original: “If we are to summarise our findings about Comenius's philosophical-

theological view of man, we ought to point out that the works written in the pre-pansophic 

(preparatory) period, and for that matter, the pansophic period do not contain much in the 

way of a fixed and comprehensive anthropological conception. Such a conception can be 

found only in the panorthotic work”. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

assentar-se a natureza humana, e a agência foram adicionadas ao conceito 

de natureza humana. Não obstante esse novo arranjo conceitual, a razão 

seguia como o elemento mais aproximativo do ser humano a Deus (Čížek, 

2016). Ou seja, ainda que os últimos textos komenskianos valorassem a 

vontade e a agência humanas, a salvação do ser humano afastava-se dessa 

liberdade, vinculando-se “À voluntária renúncia a seu livre-arbítrio em 

função da vontade de Deus” (Čížek, 2016, p. 182)9. 

Tanto a razão quanto o tema da salvação, portanto, ocuparam um 

lugar fulcral na educação komenskiana, ao passo que a educação exercia 

um papel basal na concepção teológico-filosófica do pensador morávio, 

para quem o mundo constituiria uma unidade. Isso porque a má 

compreensão da realidade levaria os seres humanos à desunião política e à 

desarmonia social. “Entre os anos de 1634 e 1636, [Komenský] 

estabeleceu a racionalização da sua crença na unidade do universo, 

proclamando que a reforma da escola e da aprendizagem em geral seriam 

fundamentais para levar a cabo a visão utópica” (Narodowski, 2006, p. 

22). Essa “visão utópica” significou um projeto educacional que incluía 

todos os ser humanos, independentemente de idade, classe e gênero. A 

base do pensamento educacional estaria, portanto, na ideia pansófica de 

que todos os ser humanos podem conhecer o todo, cimo da formação 

humana ideal. Por conseguinte, a educação se fazia crucial para que o fim 

último do ser humano se cumprisse: “A eterna beatitude com Deus” 

(Komenský, 1657a, p. 22)10.  

Entre os textos de Komenský (1657), está a famigerada Didactica 

Magna, publicada em 1649, na qual se encontra outro elemento subjacente 

à natureza humana: “O ser humano deve ser feito humano, precisa ser 

formado” (Komenský, 1657a, p. 34)11. O ser humano seria, então, 

essencial e necessariamente educável e, portanto, essa educabilidade 

implicaria não apenas que ele poderia ser educado – condição 

 

9 No original: “[…] the voluntary surrender of one's free will to the will of God”. 

10 No original: “[…] æternam cum Deo beatitudinem”. 

11 No original: “Hominem, si homo fieri debet, formari oportere”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

ontoepistemológica –, mas que ele precisaria ser educado – necessidade 

ético-teológica. Segundo a concepção komenskiana, o ser humano nasceu 

para conhecer tudo, posto que esse conhecimento se constituía como uma 

das condições sine quibus non, para chegar à beatitude. 

A essa integração do projeto didático-educacional e da perspectiva 

teológico-filosófica komenskianos, assomava-se outra característica da 

natureza humana, qual seja, uma vontade de saber: “Está implantado em 

cada ser humano um desejo de conhecer, que não é apenas uma tolerância 

aos trabalhos, mas um apetite” (Komenský, 1657a, p. 28)12. Komenský 

apoiava-se em uma “Imagem moral do pensamento” (Deleuze, 2011), 

incrustando na natureza humana o preceito moral da inclinação ingênita à 

buscada da verdade e da verdade como fundamentalmente ligada ao bem. 

A isso acrescenta-se que  

 

À alma racional que habita em nós estão adicionados 

os órgãos, como emissários e observadores, por meio 

dos quais busca-se tudo o que o é exterior [...] e [a 

alma] chega a todos os objetos externos; e como 

qualquer coisa em qualquer lugar foi criado, nada 

pode ficar oculto (Komenský, 1657a, p. 27-28).13  

 

De tal modo, o conhecimento da verdade adviria, grosso modo, da 

unidade produzida pela harmonia das faculdades, a qual se originaria da 

submissão do corpo à alma e, por conseguinte, das sensações à razão. Em 

suma, a alma, essencialmente racional e divina, em seu movimento à 

beatitude e à verdade, auxiliar-se-ia da dimensão corpórea (ou sensorial). 

Assim, embora o ser humano estivesse destinado a juntar-se à divindade 

criadora no mundo espiritual e eterno, o mundo físico teria um papel nesse 

processo, como bem indica J. Čížek (2016, p. 171): “O mundo visível foi 

criado apenas com o propósito da multiplicação, educação e treino do 

 

12 No original: “Implantatum qvoqve Homini est sciendi desiderium, laborum qve non 

tolerantia solum, sed appetitus”. 

13 No original: “[…] inhabitanti nobis Animae rationali addita sunt organa, et velut 

emissarii ac speculatores; qvorum illa ministerio omnia qvae extra sunt consectatur [...]; 

ut qvicqvid usqvam creaturarum est, nihil eam latere possit”. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

homem – em outras palavras, como uma escola que lhe prepare para a vida 

real”14.  

Formado por corpo (sensações) e alma (razão), o ser humano seria 

um ser especial capaz de habitar tanto o reino material, aquele dos animais, 

quanto o imaterial, aquele de Deus e dos anjos. Porém, “Para Komenský a 

faculdade mais nobre do homem ainda é a razão” (Čížek, 2016, p. 171)15, 

de modo que essa, em sua imaterialidade, estava acima do corpo e da 

dimensão material humana. Isso fica bastante evidente quando olhamos o 

fim da realização humana, expresso na Didactica Magna (Komenský, 

1657a, p. 22): “(1) Criatura racional. (2) Criatura senhora das criaturas. (3) 

Criatura à imagem e delícia de seu Criador”16. Nesse contexto, a 

racionalidade em Komenský (1657a) implicaria que o ser humano, 

observando o mundo e as coisas desse mundo, conhece-as e, por fim, as 

nomeia. A razão, com efeito, seria a faculdade ativa de conhecer, ligando 

corretamente as palavras às coisas, seguindo o continuum característico da 

“Episteme do Renascimento” (Foucault, 1966). A partir disso, caberia ao 

ser humano não se sujeitar às demais criaturas, mas governá-las para seus 

devidos fins, ordená-las e tirar proveito delas. Em outras palavras, ele 

deveria, por meio das palavras e do conhecimento, “Regular 

prudentemente os momentos e ações, externas e internas, de si mesmo e 

dos outros” (Komenský, 1657a, p. 23)17. Usar adequadamente a razão para 

governar o mundo e a si mesmo faria parte da realização da natureza 

humana e, por fim, estender o bom uso da razão ao campo moral 

culminaria na aproximação da imagem de Deus (i.e., uma vida virtuosa).  

A fim de alcançar esses três pontos, Komenský (1657), em vários 

momentos, explicita que o ser humano necessitaria da instrução 

 

14 No original: “The visible world was created only for the purpose of man's multiplication, 

education, and training - in other words, as a school that prepares him for real life”. 

15 No original: “[…] for Comenius the noblest faculty of man was still reason”. 

16 No original: “I. Creatura Rationalis. II. Creatura creaturarum Domina. III. Creatura 

Creatoris sui Imago, et delicium”. 

17 No original: “[…] prudenter motus et actiones, externas et internas, suas et alienas, 

moderari posse”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

(conhecimento), da virtude (honestidade de costumes) e da religião 

(piedade). Essa instrução seria fundamental na condução do indivíduo à 

virtude e à religião, o que envolveria o caráter pansófico na realização da 

aptidão e desejo naturais do ser humano de ter um conhecimento completo 

das coisas. Desse modo, educação, moral e religiosidade se entrelaçariam 

em nível ontoepistemológico na concepção komenskiana de natureza 

humana.  

 

 

Educação e criança 

 

Conquanto Komenský não possuísse uma teoria propriamente 

pedagógica da infância, uma vez que a “infância” era apenas o grau inicial 

do processo de desenvolvimento presente em qualquer ser mundano 

(Narodowski, 2006), ele pressupunha a presença da disposição pansófica 

da natureza humana – i.e., a aptidão e o desejo por tudo saber – na criança. 

A infância humana era, ademais, um momento de suma importância no 

processo de formação do ser humano, haja vista que, para Komenský 

(1657a, p. 36), “A formação do homem é mais conveniente se feita na 

primeira idade: se não for então, não pode mais ser feita”18, o que 

sentenciava que a educação deveria ser precipuamente pueril. Ora, “Se o 

homem deve ser formado, é porque o homem de sua época encontra-se em 

um estado de brutalidade que deve ser remediado” (Narodowski, 2006, p. 

43) e a criança portaria as condições ideais, para que se lhe convertesse em 

ser humano pleno.  

A compleição da criança portaria uma incompletude anímica e 

somática, não em sua natureza humana (virtualidade), mas em sua 

condição infantil (atualidade). Vale ressaltar que para Komenský (1657) a 

criança não era uma massa informe, desprovida de natureza; ao contrário, 

o processo de educação agiria (indiretamente) sobre sua natureza, a fim de 

 

18 No original: “Formationem Hominis commodissime fieri ætate prima: adeoque fieri, nisi 

hac, non posse”. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

positivá-la no sujeito (i.e., dar-lhe lugar atual no mundo), sem (poder) 

modificar sua essência. 

Dado esse estado de incompletude, os exemplos e as primeiras 

impressões tornam-se questões importantíssimas no que concerna à 

educação, porquanto “Se fixam de tal maneira que é praticamente um 

milagre que se possa modificá-las; portanto, é muito recomendado que 

sejam formadas, já na primeira idade, segundo as verdadeiras normas de 

sabedoria” (KOMENSKÝ, 1657a, p. 38, grifo do autor)19. Essa espécie de 

“economia dos exemplos”, com efeito, estava presente nas práticas de 

educação seiscentista, porém não a partir da noção contemporânea de 

experiência, mas, sim, da noção de “nutrição”. Dessarte, alimentar a alma 

com maus exemplos faria com que a natureza se desviasse do que nela 

seria virtualmente bom.  

Em Komenský (1657a), essa atualização, por meio da educação 

pansófica, precisaria dar-se em graus crescentes de dificuldade, o que 

apontava à organização genética “disciplinar” que se vai generalizar a 

partir do século XVIII (Foucault, 1975). Dessarte, a criança era concebida 

como um ser (humano) com menor grau de complexidade e humanidade e, 

concomitantemente, um ser com maior grau de educabilidade. Mariano 

Narodowski (2006, p. 46), contudo, ressalva que “A infância não 

representa um objeto a ser teorizado; a infância existe porque é 

necessariamente um ponto de partida” e, à vista disso, a criança não era 

propriamente pedagogizada, em seu sentido moderno. Em Komenský, a 

infância era abstraída de “Todas as suas características sociais, raciais, de 

gênero, para dotá-la de iguais possibilidades de educabilidade” 

(Narodowski, 2006, p. 46). A pansofia komenskiana fazia da criança uma 

sorte de sujeito universal de aprendizagem. 

Se é da natureza humana buscar de bom grado a verdade, se o 

mundo material opera na educação da alma e se a criança é o sujeito da 

educação por excelência, qual o papel do educador? Assim como uma 

 

19 No original: “Impressiones primæ admodum hærent, ut miraculi instar sit, reformari 

posse: eas: proinde prima statim ætate fieri ad ueras sapientiæ normas, consultissimum”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

árvore, o ser humano, assistido por alguém hábil e experiente, lograria o 

melhor de si: 

 

Do mesmo modo que uma árvore frutífera [...] pode, 

com efeito, crescer por si mesma, mas, sendo 

silvestre, produz frutos silvestres; para que dê frutos 

carnudos e doces, há necessidade de ser plantada, 

regada e podada por um habilidoso cultivador (perito 

Arboratore). Com efeito, o homem igualmente surge 

na figura humana (como qualquer animal bruto na 

sua), mas não pode exsurgir como animal racional, 

sábio, honesto e piedoso, sem previamente plantar as 

mudas da sabedoria, da honestidade e da piedade. 

(Komenský, 1657a, p. 36, grifo do autor).20 

 

Sem um bom educador, a criança tornar-se-ia, quando muito, uma 

“figura humana”, algo que se parece com o ser humano sem de fato ser 

plenamente racional, sábio, honesto e piedoso. Essa educabilidade natural 

permitiria, por meio da ação pedagógica, a qualquer aceder à positivação 

das virtualidades da natureza humana, sobretudo a razão e a virtude. 

Outro componente da natureza humana importante na educação 

komenskiana seria a liberdade de ação (agência). Essa agência seria 

produzida gradativamente pela educação, junto com a razão e a virtude, 

através, sobretudo, do fazer:  

 

Aprende-se as virtudes, agindo constantemente de 

forma honesta. 

Aprende-se a conhecer, conhecendo; a fazer, fazendo 

[...]. Portanto, do mesmo modo como as crianças 

aprendem com facilidade a caminhar, caminhando; a 

falar, falando; a escrever, escrevendo etc.; assim 

também aprenderão a obediência, obedecendo; a 

 

20 No original: “Quemadmodum enim Arbor fructifera (Pomus, Pyrus, Ficus, Uitis) a se 

quidem et per se excrescere potest, sed agrestis, agrestem proferens fructum: datura 

fructus placidos ac dulces, a perito Arboratore plantari, rigari, putari, necesse habet. Ita 

Homo in humanam quidem figuram (ut et brutum quoduis in suam) per se surgit, sed in 

Animal rationale, sapiens, honestum, pium, exsurgere non potest, sine præuia surculorum 

sapientiae, honestatis, et pietatis, implantatione”. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

abstinência, abstendo-se; a veracidade, dizendo a 

verdade; a constância, sendo constantes etc.; 

contanto que não falte quem, com palavras e 

exemplos, lhes guie (præeant) (Komenský, 1657a, p. 

136, grifo do autor).21  

 

Vale sublinhar a palavra que J. Komenský utiliza no trecho, 

“præeant”, a qual significa preceder, indicar ou guiar por um caminho, 

indo-se à frente. Portanto, a criança aprende a ser virtuosa, praticando a 

virtude, a conhecer, exercitando o conhecimento, e assim por diante, sob a 

condição de que um adulto, experiente e hábil, lhe indique o caminho. A 

incompletude e a educabilidade infantis coadunar-se-iam para a boa 

formação por meio da ação racional e deliberada do educador. Sem esse 

último seria, pois, impossível a ascese pansófica e a adequada formação da 

criança na concepção komenskiana. 

 

 

Educação e amizade 

 

A partir dessa lógica komenskiana, em que ensinar, aprender e agir 

se interligam fulcralmente, poder-se-ia supor que a criança aprenderia a ser 

amiga, sendo amiga, através da direção de um tutor adequado. Contudo, a 

amizade não foi posta como objeto direto da Didática komenskiana, 

tampouco foi tematizada detidamente como parte dos ensinamentos sobre 

a conduta pueril. Dessarte, queda a questão sobre o sentido, o lugar e o 

status da amizade na pedagogia komenskiana. 

Ora, conquanto Komenský (1657) não tenha dedicado nenhum 

escrito ao tema da amizade, alguns elementos de sua obra dariam pistas de 

que sentido o termo tinha em seu pensamento. Exemplo disso seriam 

algumas referências ou citações feitas a textos de autores greco-latinos. 

 

21 No original: “Virtutes discuntur honesta constanter agendo. / Cognoscenda enim 

cognoscendo, agenda agendo […]. Ut ergo ambulare ambulando, loqui loquendo, scribere 

scribendo etc. pueri facile discunt, ita discent Obedientiam obediendo, Abstinentiam 

abstinendo, Ueracitatem uera loquendo, Constantiam constando etc. modo non desint qui 

uerbo et exemplo præeant”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Entre esses autores estariam Ésquilo – “Nem água, diz [Ésquilo], nem 

fogo, empregamos em muitos lugares, como a amizade”22 (Komenský, 

1657a, p. 332) –, Cicero – “Aconselhar e ser aconselhado é parte da 

amizade”23 (Komenský, 1657b, p. 278) – e Ovídio (43 a.C.-18 d.C.) – “As 

formigas procuram celeiros, porém nunca um vazio; nenhum amigo se 

aproxima quando a riqueza foi perdida”24 (Komenský, 1657b, p. 283). 

Essas citações não foram feitas por Komenský a fim de tematizar a 

amizade propriamente dita, mas integram exercícios, repertórios e 

materiais didáticos, geralmente voltados ao ensino de latim ou grego. A 

amizade evocada nesses exemplos, ainda que indicasse uma filiação do 

pensamento komenskiano a uma espécie de “Tradição greco-latina”, 

expõe, fundamentalmente, o humanismo mais geral presente no projeto de 

educação komenskiano (Denis, 1981)25. 

Em Ditactica Magna (Komenský, 1657a) obtém-se uma indicação 

mais palpável do lugar e do status que amizade tem no projeto pedagógico 

komenskiano. Segundo esse celebre livro, como já supracitado, a 

finalidade do ser humano seria tornar-se uma criatura racional, senhora das 

criaturas e imagem de Deus. Para tal intento, a educação humana levaria o 

sujeito à realização de sua plena natureza a partir de quatro requisitos: “1. 

Conhecer todas as coisas; 2. Dominar as coisas e a si mesmo; 3. 

Conduzir-se e a todas as coisas em direção a Deus, fonte de tudo” 

(Komenský, 1657a, p. 22, grifo do autor). Em outras palavras, seriam 

necessárias a instrução, a virtude e a religião, pois, segue Komenský 

(1657a, p. 23, grifo do autor), nesses três elementos:  

 

 

22 No original: “non aqvâ, dixit, non igni, pluribus locis utimur, qvam amicitia”. 

23 No original: “Monere et moneri amicitiae est”. 

24 No original: “Horrea formicae tendunt ad inania nunqvam; Nullus ad amissas ibit 

amicus opes”. 

25 O pensamento europeu dos séculos XVI e XVII partilha uma espécie de atualização da 

concepção de amizade greco-latina, bastante elaborada e notória na obra de Michel de 

Montaigne (1595) e marcada por noções como raridade, condução moral e reciprocidade 

(Ortega, 2002).  



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

[...] reside toda a excelência do homem, porque só 

elas são a base da vida presente e futura; as demais (a 

saúde, a força, a beleza, a riqueza, a dignidade, a 

amizade, o sucesso e a longevidade) não são senão 

acréscimos e ornamentos exteriores da vida, quando 

Deus as concede; ou vaidades supérfluas, pesos 

inúteis e estorvos nocivos, quando, desejando-as com 

cupidez, alguém as procura obter e, negligenciando as 

coisas mais importantes, ocupa-se delas e nelas se 

enterra.  

 

Nessa que é a única aparição do vocábulo “amicitia” no livro, a 

amizade foi posta entre “acréscimos e ornamentos externos da vida” e não 

entre as (três) coisas que formam “A base da vida presente e futura”. 

Ademais, arrolou-se a amizade em meio a outros elementos, como não raro 

aconteceu em outros textos do autor, mencionando-a apenas como algo 

entre outras coisas. Nesse excerto da Didactica Magna, a amizade não só 

fora posta como algo ordinário, como foi compreendia como algo 

desimportante e dispensável, posto que se trataria de um ornamento à vida, 

se divinamente concedida, ou de algo nocivo e inútil, se cupidamente 

buscada. A didática komenskiana, ao passo que apartou a amicitia da 

“excelência humana” e daquilo que seria essência à educação humana, 

concedeu um lugar banal e um status de supérfluo à amizade. 

 

 

Amicitia – civilidade, didática e amigabilidade 

 

Tal superfluidade da amizade, não significa que ela fora 

absolutamente inexplorada nos textos de Komenský (1657), porém a aparição 

da relação de forma significativa se deu no território da educação moral, mais 

especificamente na formação ligada à civilidade. Nesse âmbito, a amizade não 

estaria posta tanto como uma relação especial entre duas pessoas, mas como 

relação, mais ou menos genérica, de lhaneza entre sujeitos instruídos 

(Komenský, 1657).  



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Esse entrelaçamento de amizade e civilidade é notável em um texto sobre a 

“benignidade” (Benignitas) como virtude: 

 

És rico? Com amigos, então, sê generoso, [nos] bons 

augúrios e tesouros; com estrangeiros, sê igualmente 

hospitaleiro, comparte, ainda que seja pouco, se não [for] 

em abundância, pelo menos de forma cortês. Com os 

miseráveis, por fim, que sejas misericordioso, não 

ridicularizando o infortúnio, qualquer que seja ele, mas 

apiedando-te e, portanto, sem adicionar dor ao aflito, 

mas subtraindo-a. Se, ademais, fores complacente com 

os superiores, atencioso com os iguais, gentil e calmo 

com os inferiores, proverás verdadeiras amizades para ti 

mesmo, não serás difamado por outros, como costumam 

ser os arrogantes, orgulhosos, parasitas e, mesmo, 

conciliarás teus próprios odiadores a teu favor. E terás o 

próprio Deus tanto mais favorável, quanto mais Ele te 

perceber como instrumento de sua bondade (Komenský, 

1657c, p. 985).26 

 

O fragmento acima inicia marcando a quem se dirigiriam essas 

instruções de conduta: aos ricos, àqueles que teriam alguma riqueza, ainda que 

não “em abundância”. A esses caberia fazer bom uso de suas riquezas, mas 

também das virtudes, comportando-se de forma cortês (liberaliter). A conduta 

em relação ao amigo, embora estivesse especificada, acabou por não fazer 

outra coisa do que particularizar um preceito mais geral de generosidade e 

civilidade. Tendo-se em vista o caráter religioso de Komenský e sua busca 

pela harmonia entre as pessoas (Narodowski, 2006), também reverberar 

nessas palavras ideia de irmandade e piedade cristãs. No trecho, Komenský 

(1657c, p. 985) ainda explicita que a boa conduta teria como resultado a 

 

26 No original: “Dives es? Esto igitur erga amicos munificus, strenis et donariis: erga 

peregrinos item hospitalis; imperti tamen etiam de modico; si non largiter, at liberaliter. 

Erga miseros denique sis misericors: non irridendo infortunium cujusquam, sed 

commiserando: et sic non afflictionem afflictis addendo, sed adimendo. Si praeterea fueris 

erga superiores obsequiosus, erga pares officiosus, erga inferiores lenis et placidus, 

parabis tibi amicitias veras: nec eris aliis contemtui, ut solent fastuosi, tumidi, parasiti: 

quin et osores ipsos tibi conciliabis. Deumque ipsum habebis tanto magis propitium, 

quanto magis Ille te Bonitatis suae videbit esse instrumentum”. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

“verdadeiras amizades”, porém não como amizade em relação a um indivíduo 

específico, senão como relação gentil de civilidade ou de amigabilidade. Além 

disso, ainda que a amizade fosse posta como uma espécie de recompensa pela 

boa conduta, os motivadores fundamentais desse comportamento cordial 

seriam o julgamento divino e a conversão do indivíduo em instrumento da 

bondade divina. 

Em Janua Linguarum Reserata (Komenský, 1657a), encontrar-se 

outro vez a articulação entre amizade e civilidade. O capítulo 93, intitulado 

“Da amizade e da humanidade” (De amicitia, et humanitate), explora os 

comportamentos e sentimentos próprios a um sujeito civilizado27. Tratam-se 

de condutas como ser amável na conversa, ser doce e afável com os inferiores, 

oficioso com os iguais e respeitosamente submisso a seus superiores, mas 

também não guardar rancor, para que isso não se converta em ódio, 

restabelecer a concórdia por meio de uma tolerância mútua, quando há 

querela, ser misericordioso e ter piedade daqueles que sofrem, não zombar de 

ninguém e, entre outras coisas, não altercar ou queixar-se, posto que seria 

“rude” (agrestis) (Komenský, 1675a, p. 298). É digno de nota que a palavra 

“amicitia” não apareceu nenhuma vez (além do título), o reforçaria que o 

vocábulo “amizade”, no título do capítulo, remeteria a uma noção laxa, 

enquanto relação cordial genérica, na qual o termo abarca a amigabilidade 

necessária à “sociedade civil”. Essa postura amigável como desejável 

reaparece em outros textos, como quando Komenský (1657c, p. 1.006) indica 

que o “acordo amigável” (amicabilem transactionem) deveria ser o primeiro 

resultado buscado de um julgamento. 

Ainda em Janua Linguarum Reserata (KOMENSKÝ, 1657a), no 

capítulo seguinte, intitulado “Da Candura” ou “Da Franqueza” (De candore), 

a amizade foi tematizada. Na primeira frase, Komenský (1657a, p. 298) 

escreveu: “Com quem vives e é íntimo de ti estejas aberto, sem trapaça ou 

 

27 O vocábulo “humanitas”, que compõe o título do capítulo, não designa o conjunto dos 

seres humanos, mas a natureza humana e, por extensão, a benevolência, a polidez, a 

cortesia etc. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

engodo, pois, realmente, há honra em trapacear e enganar um amigo?”28. Na 

relação com o amigo (íntimo), a honestidade seria necessária e a franqueza, 

imprescindível:  

 

Sê confiável com o companheiro fiel; nada comece, 

secreta ou furtivamente, para a trapaça desse, pois quem 

age com perfídia, maquina sua própria ruína. Se algo está 

sendo repreendido, não [o] faças secretamente, mas 

abertamente, na cara; e isso [é] parrésia, conforme sintas 

oportuno. À amizade nada mais estranho que a adulação 

(Komenský, 1657a, p. 298).29 

 

Nesse universo da amizade como elemento de civilidade, a aparece, 

amiúde, a “parrésia” – atitude ligada à verdade e à franqueza – em textos 

komenskianos. Em discorrendo sobre a franqueza como “A mais bela virtude” 

(pulcherrima virtus) da natureza humana, por exemplo, escreveu Komenský 

(Komenský, 1657c, p. 983): 

 

Se um amigo fizer algo errado, não esconda, diz-lhe, 

claramente, qual a coisa que está [em questão] e, 

ademais, aconselha, repreende, corrige; deixa a 

bajulação, a enganação e o embuste para os hipócritas. 

Um adulador simula franqueza pela persuasão e 

dissimulação; um amigo no semblante, um espreitador 

embusteiro e velhaco astuto na realidade.30  

 

O valor da franqueza e da verdade para uma relação amical seria 

inegável. Haveria, portanto, uma ligação entre virtude, razão e instrução como 

 

28 No original: “Cum qvo versaris, et necessitudo tibi est, erga illum sis apertus, sine fraude 

doloqve: amicum enim fraudare et fallere, qvale decus?”. 

29 No original: “Fideli socio fidus esto, clam illo furrim, ejus in fraudem, nihil occipe: nam 

perfide qvi agit, sibi perditionem machinatur. Si qvid taxandum est, non clam fiat, sed 

coram, in os; idqve parrhesiâ, prout sentis: modo tempestive. Ab amicitia nihil alienius 

assentatione”. 

30 No original: “Si quid amiculus deliquit, ne dissimula, dic aperte quod res est, et citra 

amarorem mone, corripe, corrige: assentationes, dolos et fucos, relinque hypocritis. 

Adulator simulat candorem palpô et offuciis: ore amicus, re fraudulentus insidiator, 

versipellisque veterator”. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

elementos necessários a uma relação amical verdadeira. Ao autor morávio, 

seria imprescindível que o sujeito já fosse adequadamente educado, para que 

pudesse fazer um bom uso da razão e, por conseguinte, estabelecer uma 

amizade digna. Essa instrução também implicaria a assunção (consciente) do 

dever de falar francamente ao amigo, sempre que o for adequado. 

A amicitia também estava presente em sua didática na forma do 

“amigável”, seja na conduta do professor, seja naquilo que esse deve 

promover entre os alunos. Um exemplo disso encontra-se no livro Novissima 

linguarum methodus (Komenský, 1657b), no qual o educador explora a ideia 

de uma “rivalidade amigável”. O termo apareceu por primeira vez uma lista de 

dez graus de disciplina necessário para a educação apropria, cujo sexto seria 

“A rivalidade exercitada entre discípulos (cujo vínculo dê-se por disputas 

amigáveis), para que eles próprios se aprimorem. (A virtude fica mais 

estimulante competindo-se)”31 (Komenský, 1657b, p. 107). 

Mais adiante, no mesmo livro, o termo reaparece, agora em uma 

seção sobre o “Método para uma melhor constituição da escola” (Komenský, 

1657b, p. 255)32, onde o autor indicou um uso do jogo (ludus) como estratégia 

de ensino. Esse jogo dar-se-ia na forma de uma “rivalidade amigável” 

(aemulatio amica), movida pela recompensa – prêmio ou honra – ou pelo 

medo da ignomínia, tendo como finalidade exercitar a alma ou o corpo e 

“Despertar as almas para um entusiasmo prazeroso” (Komenský, 1657b, p. 

255)33. 

A amizade, na forma do “amigável”, também aparece em um sentido 

contrário ao da “rivalidade”, quando, ao propor regras para o funcionamento 

da escola, Komenský (Komenský, 1657c, p. 795) sugeriu a “reconciliação 

amigável” (amica reconciliatione) para a resolução as contendas. Ainda nesse 

sentido, no que ele chama de “leis dadas aos escolarcas” (Leges Scholarchis 

datae), ou seja, regras àqueles que dirigiriam a escola, lê-se algo parecido:  

 

31 No original: “6. Excitata inter Discipulos aemulatio (cujus vinculum Concertationes 

amicae) ut illi ipsi seipsos acuant. (Virtus certando fit excitatior)”. 

32 No original: “De Methodi novissimae ad Scholarum meliorem constitutionem”. 

33 No original: “ad jucundam alacritatem animos excitare”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

Se, no entanto, notarem algo em qualquer preceptor, 

também no reitor ou no próprio pedagogiarca, nos vícios 

de conduta, em uma vida de exorbitância ou na 

negligência com os deveres, não tolerarão, mas 

aconselharão amigavelmente (Komenský, 1657c, p. 

800).34 

 

Assim, a conduta do dirigente da escola, em relação aos educadores, 

deve comportar certa amigabilidade, tanto na conciliação das contendas, 

quanto na ação sobre a indisciplina docente.  

O preceptor, por sua vez, deveria fazer uso da postura amigável em 

relação aos alunos, como elemento didático. Komenský (1657c) lista três 

modo para eliminar a indolência dos estudantes: o primeiro, sendo o próprio 

docente um exemplo de diligência e vivacidade; o segundo, permitindo e 

instando que os alunos pratiquem (atividade) e não apenas ouçam e olhem 

(passividade); e o terceiro, dirigindo-se amigavelmente aos estudantes. Porém, 

ainda que o adjetivo “amigável” (amica) tenha sido utilizado, a atitude do 

professor deveria remeter de forma primaz à figura do pai: “Para que buscar a 

conduta amigável e plácida com estudantes? Para que não temam o professor 

como a um tirano (o medo, de fato, confunde as inclinações), mas amem como 

um pai e ajam com entusiasmo” (Komenský, 1657c, p. 770)35. Assim, não só 

haveria certa generalidade no uso do adjetivo “amigável”, englobando a figura 

paternal, como estaria reiterada, ainda que tacitamente, a hierarquia entre 

professor e aluno, tal qual aquela entre pai e filho. 

 

 

 

 

 

34 No original: “Si quid tamen in ullo Praeceptorum, aut etiam Rectore vel Pedagogiarcha 

ipso, in moribus vitii, vel in vita exorbitantiae, aut in officio negligentiae, notaverint, non 

ferent, monebunt amice”. 

35 No original: “Qvo spectat amica et placida cum discipulis conversatio: ut non trepident 

Magistrum ceu tyrannum (metus etenim confundit ingenia) sed ament ceu patrem: et agant 

excitate”. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

Amicus – a figura do amigo  

 

O amigo, por sua vez, não foi tematizado de forma isolada ou 

centralizada nos textos de J. Komenský (1657), sendo evocado em um 

contexto educacional quase sempre como uma figura entre outras, sem 

destaque. Esse contexto abarcava tanto a educação do comportamento (i.e., 

civilidade) quanto no ensino de algum conhecimento (i.e., didática), o que 

não significa que houvesse um corte absoluto entre esses dois âmbitos. Ao 

contrário, eles sobrepunham amiúde, de modo que a prática docente 

englobava, simultaneamente, o ensino de conhecimento e de 

comportamento. O uso da figura do amigo também se deu nesses dois 

âmbitos – com fins de ilustrar algum conteúdo a ser ensinado e como 

sujeito em um contexto de constituição de uma conduta adequada. 

Ao abordar o ensino do latim no livro Januae Linguarum 

Reseratae (Komenský, 1657a, p. 317), o amigo foi posto, ainda que 

brevemente, de forma bastante ilustrativa dessa sobreposição entre didática 

e civilidade: “O amigo ama, o inimigo odeia”36. Essa única aparição do 

termo “amicus” no livro, dá pouquíssimas pistas do que Komenský 

entenderia por “amigo” ou como concebia a amizade, porém condensa o 

amigo como ferramenta didática no ensino de latim – i.e., elemento de uma 

frase a ser memorizada, traduzida, aprendida etc. – e aprendizagem moral 

de uma boa conduta (para a vida adulta). Sob a égide moral da virtude, a 

figura do amigo apareceria, então, muito vaga e rapidamente, como parte 

do ensino da língua latina, sendo arrolada junto a mais de outras 

quatrocentas37. Essa prática, no qual “amicitia” e “amicus” aparecem 

pontualmente em meio a uma lista de outras frases (não relacionadas ao 

tema amical) como repertório para o ensino de algo, é bastante recorrente 

em Komenský (1657), o que denota um lugar pouco especial e/ou bastante 

instrumental do amigo, na didática komenskiana. A temática amical, 

 

36 No original: “Amicus diligit, inimicus odit”. 

37 Outros exemplos desse tipo, em que a amizade e o amigo fazem parte de um acervo para 

ensino e exercício do latim, podem ser encontrados em Komenský, 1657b, p. 313-424; 

1657d, p. 20, amiúde vinculando elementos morais. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

portanto, apareceria menos como parte de uma reflexão sobre, do que 

como uma ferramenta didática. 

Contudo, isso não excluiu um uso da figura do amigo 

explicitamente para o ensino de boas condutas. Em vários de seus textos, o 

Komenský (1657) explora as posturas adequadas para os sujeitos escolares 

e as regras pertinentes para ordenação escolar. Um exemplo disso estaria 

na seguinte passagem:  

 

Sempre que falares com alguém mais honrado, repete 

continuamente o título honorífico. [Se aconteceu de 

falar com um desconhecido (cujos títulos te escapem), 

será digno que nomines qualquer instruído como 

preceptor a ser observado, pastor da Igreja, um padre 

a ser respeitado, um político, como senhor e, como 

igual, a qualquer amigo e irmão] (Komenský, 1657c, 

p. 781).38  

 

No trecho, o autor morávio inseriu a amizade em uma lição de 

civilidade, na qual o amigo foi elencado entre outros possíveis sujeitos, em 

relação aos quais seria preciso saber como tratar adequadamente. O amigo, 

entre os iguais, quedou desprovidos de pronome de tratamento específico 

e, poder-se-ia dizer, marcado por certa banalidade. Ou seja, Komenský 

(1657c) não deu à figura do amigo real destaque, ainda que fosse uma 

figura presente nas relações de civilidade. 

O amigo pode ser encontrado em recomendações ligadas à 

administração das horas diárias – das quais, um terço deveria ser para o 

sono, outro terço, para trabalhos sérios, e o último terço poderia ser 

ocupado com os “assuntos externos” (externa negotia), quais sejam: 

“Cuidar da saúde, alimentar-se, vestir e despir-se, recreação honesta, 

conversas com amigos etc.” (Komenský, 1657a, p. 70)39. Em meio a esse 

 

38 No original: “Qvoties cum honoratiore loqveris, titulum honoris subinde repete. [Si cum 

ignoto loqvi contigit (cujus te fugiunt tituli) liberale erit qvemvis Eruditum nominare 

Praeceptorem observandum: Ecclesiae Pastorem, Patrem Reverendum: Politicum, 

Dominum: aeqvalem quemcunqve amicum et fratrem]”. 

39 No original: “Valetudini puta curandae, sumendo cibo, induendis et exuendis vestibus, 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

cuidado, para regular o tempo do dia do sujeito, a figura amical foi outra 

vez posta como algo assaz mundano e cotidiano. Sem um real destaque, a 

relação com o amigo (as conversas) comporia os “assuntos externos” ao 

espaço e tempo educacionais.  

Outro exemplo dessa exterioridade do amigo em relação à 

educação aparece em um texto posterior, em que Komenský (1657c, p. 

801) explorar as regras necessárias à boa ordem escolar: 

 

Quem traz aos pais, responsáveis ou amigos falsas 

queixas contra um colega, preceptor ou pedagogo, 

deve ser severamente punido, tanto porque destrói os 

segredos da escola, como porque fala falsamente, é 

ingrato com seus professores e, com suas mentiras, 

perturba o estado das coisas e entristece as mentes dos 

bons.40 

 

Nesse trecho pertencente às regras disciplinares (leges 

disciplinae), os “amigos” (amicos) foram distinguidos do “colega” 

(condiscipulum), esse com quem o sujeito da advertência (e objeto da 

punição) compartilha o status de aluno. Essa distinção marcaria, pois, uma 

desigualdade de papeis sociais, diferenciada a partir da instituição escolar: 

o amigo seria um sujeito próximo, mas externo à escola, enquanto o 

colega, um sujeito “igual” que coabita a instituição escolar. Ademais, o 

trecho indica a existência de algo como “segredos da escola”. Esse caráter 

de “segredo” dado às informações ligadas às “queixas contra um colega, 

preceptor ou pedagogo”, contraporia esses sujeitos a outros (viz. pais, 

responsáveis ou amigos). De um lado estariam aqueles que saberiam dos 

“segredos” da escola, pois fariam parte de seu funcionamento, e, de outro, 

aqueles que não o saberiam e, portanto, estariam apartados da dinâmica da 

 
recreationi honestae, amicorum confabulationibus etc.”. 

40 No original: “Qui adversus Condiscipulum, Paedagogum, Praeceptorem, falsas querelas 

ad parentes vel tutores, aut amicos, detulerit, puniendus est severe: tum quia secreta 

Scholae eliminat, tum quia falsum dicit, et adversus Magistros suos ingratus est, et 

mendaciis suis rerum statum turbat, mentesque bonorum contristat”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

instituição. Essa divisão de sujeitos, em última análise, reforçaria a 

separação entre o amigo e espaço escolar. 

Assim, em uma das poucas aparições do amigo como, 

efetivamente, alguém com quem se compartilha a vida, o amigo foi posto 

fora da temporalidade e espacialidade educacionais. Se é possível dizer 

que houve uma problematização do amigo pela didática komenskiana, essa 

deu-se por meio de um delineamento mínimo, a fim de garantir a 

estrangeiridade dessa figura. A figura amical, não mais que um bosquejo, 

quedou como a de sujeito forasteiro às terras da educação, à sombra 

daquilo que realmente comporia a problemática komenskiana da formação 

do ser humano. 

Entretanto, vale notar que em uma breve passagem do texto 

Praecepta Morum, Komenský (1657c, p. 780) fez uma exceção a essa 

estrangeiridade: “Tenhas todos os parceiros de estudos por amigos e 

irmãos”41. A frase é a primeira de um conjunto de regras “para colegas” 

(erga condiscipulos), a fim de ordenar seu bom convívio. Sem explicitar o 

sentido de “amigo” – nessa ou nas regras seguintes – e equalizando ao 

irmão, o autor pareceu tomar como óbvios os termos. Contudo, poder-se-ia 

entrever na regra seguinte o que subjazeria no imperativo de tomar os 

“parceiros de estudo” como “amigos e irmãos”: “Viva em concórdia como 

todos [os colegas]” (Komenský, 1657c, p. 780)42. Tendo em vista a base 

religiosa do ideário komenskiano, a busca por viver em concórdia daria à 

primeira regra um tom de “irmandade” (cristã) harmoniosa. A menção do 

amigo, equiparado ao irmão, talvez ampliasse o uso da gramática da 

familial, a fim de evocar uma postura de um amor fraternal, ao passo que a 

articulava à amigabilidade, como a ideia de civilidade e “sociedade civil” 

da época demandava (Revel, 2009).  

Contudo, nem antes dessa frase, nem depois dela no extenso corpo 

de regras escolares e didáticas komenskiano, o amigo volta a ser citado 

efetivamente. Desse modo, não haveria exatamente uma introdução do 

 

41 No original: “Omnes studiorum socios pro amicis et fratribus habe”. 

42 No original: “Cum omnibus concorditer vive”. 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

amigo no espaço escolar e na problemática da educação, mas, antes, uma 

espécie de tradução dessa figura do cotidiano extraescolar à dinâmica de 

convívio intraescolar. A amigo seria, como muito, uma frágil metáfora ou 

um débil imagem do exterior tomada emprestada fugazmente, sem compor 

efetivamente a didática magna, imaginada por Komenský (1657c). 

Haveria ainda, na obra didática komenskiana, um uso peculiar da 

palavra “amici” a ser considerado, presente no texto Leges Scholae Bene 

Ordinatae. Nesse escrito, que trata de leis para escolas e para os 

pedagogos, encontra-se a seguinte passagem: 

 

Todos os paidagógos também renderão esforços, para 

que sejam, cada um, filopaides, ou seja, que sejam, 

cada um, amigo daqueles que são guiados. O que, 

então, finalmente acontecerá se seus fiéis forem 

guardiões de todo bem, para que, em caso algum, 

quando deixados por conta própria, aprendam os 

vícios com as virtudes e ambos se tornem hábitos 

(Komenský, 1657c, p. 796).43 

 

No trecho, Komenský descreveu o educador – “παιδαγώγος”, 

literalmente aquele que conduz (γώγος) a “criança” (παιδα) –, utilizando-se 

de um neologismo “filopaides” (φιλοπαιδες) – i.e., aquele que ama de 

forma amical (φιλο) a criança (παιδες). Na sequência explica o termo, 

indicando que os pedagogos devem ser “amigo daqueles que são quiados”. 

Porém, o termo traduzido como “amigo”, “amici”, poderia significar 

também “amigável”, de forma que a frase poderia traduzir-se por “que 

sejam, cada um, amigáveis com aqueles que são guiados”. No entanto, o 

contexto da frase e o uso do neologismo “filopaides” fragilizariam essa 

opção de tradução. Ao mesmo tempo, essa seria a única vez que o termo 

“amici” evocaria a figura do amigo como modelo para a conduta do 

professor, em sua forma de relacionar-se com o aluno. É certo que a figura 

 

43 No original: “Dabunt etiam operum omnes παιδαγώγος, ut φιλοπαιδες quoque sint, h. e. 

quorum sunt duce, illorum quoque sint amici. Quod tum demum erit, si illorum fidi sint ad 

omne bonum custodes: ut ne qua in re, sibi solis permissi, vitia cum virtutibus addiscant, et 

utrumque in habitum eat”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

do amigo gozava de certo prestígio no pensamento filosófico no século 

XVII (Ortega, 2002; Vincent-Buffault, 2010), porém justamente a escassa 

e débil presença da figura do amigo e o recorrente e genérico uso da 

palavra “amigável” em escritos didáticos komenskianos deporiam contra 

tomar-se tal excerto como exemplar de seu pensamento em relação a 

amizade e, sobretudo, da figura amical na educação.  

Ainda que se assuma esse trecho como sendo significativo na 

compreensão de um possível papel da amizade na didática komenskiana, o 

excerto revelaria algo mais. Seria o professor, enquanto filopaides, que 

deveria se dirigir ao aluno inspirado por uma ideia de amizade, não 

havendo em nenhum texto de Komenský (1657) qualquer menção à figura 

do amigo no sentido contrário. Assim, ainda que pudesse haver um 

professor que ama o aluno como amigo, o contrário não existiria ou, pelo 

menos, não seria uma possibilidade expressa. A noção de “filopaides” 

pressuporia que a possível amizade no âmbito pedagógico seria 

unidirecional, o que, por sua vez, entraria em desacordo com o que era 

recorrente à época. Isso porque, grosso modo, uma amizade só seria 

verdadeira se fosse recíproca e entre iguais (Ortega, 2002). A única 

alternativa à reciprocidade e à igualdade seria a amizade compreendida 

como parte da civilidade. Nesse caso, volta-se à questão de ler, no trecho, 

o termo “amici” como alguém “amigável”, mais do que estritamente 

“amigo”. 

 

 

Conclusão – educação, criança e amizade 

 

Quando propôs uma didática pansófica, na qual se deveria ensinar 

tudo a todos, Komenský (1657a, p. 44-45) não sofria de nenhum delírio 

idealista:  

 

[...] nas escolas, deve-se ensinar tudo a todos. Não 

entendas, porém, que exigimos de todos o 

conhecimento de todas as Ciências e Artes 

(especialmente as mais exatas e profundas). Isso não é 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

útil, por sua natureza, nem é possível, para qualquer 

ser humano, pela brevidade de nossa vida.44 

 

Nesse projeto educacional, superar-se-ia essa limitação de 

aprendizado com o ensino dos “Fundamentos, razões e objetivos de todas 

as coisas principais que existem e que existirão” (Komenský,1657a, p. 

45)45, objetivando tornar o ser humano agente no mundo. A razão, 

componente da alma, permitiria ao ser humano sair da condição de mero 

espectador, permitindo-o conhecer, nomear e governar as coisas, o que, 

inclusive, seria o fim último de sua criação (Komenský, 1657a). Essa razão 

não era apenas uma faculdade humana, mas o princípio organizador do 

universo – a arqué na ação divina de criação do mundo – e, portanto, 

aquilo que lhe dava sentido e unidade. A infinitude – espacial (a grandeza 

divina) e temporal (o futuro) – do mundo, que ameaçaria o conhecimento e 

o aprendizado, fechar-se-ia sob essa ordem fundamental, garantindo uma 

unidade comum e, consequentemente, sustentando aquilo que seria o 

verdadeiro. Nesse sentido, então, o pensamento komenskiano se alocaria 

na veridicção ligada à “Episteme clássica” (Foucault, 1966).  

A razão, incrustrada na natureza humana, não só a diferenciava 

dos demais seres, como também assimilava a eles. O ser humano, em sua 

natureza intermediária entre o divino e o mundo, não era como as meras 

coisas mundanas, pois, podendo fazer uso da razão, era capaz de agência – 

conhecer, nomear e governar as coisas do mundo. Porém, estava ele 

também submisso a mesma ordem racional que organizava 

ontologicamente tudo o que existia, logo, a “infância” era a mesma fosse 

na relação entre a criança e o adulto, fosse naquele entre a semente a 

árvore. É justamente essa lógica veridiccional que permite a Mariano 

 

44 No original: “[…] In Scholis Omnes Omnia docendos esse. Non tamen sic intellige, qvasi 

ab omnibus omnium Scientiarum et Artium cognitionem (praesertim exactam et 

penitissimam) reqviramus. Id qvippe nec suâ naturâ utile est, nec pro brevitate vitae 

nostrae cuiqvam hominum possibile”. 

45 No original: “[…] omnium principalium, qvae sunt et fiunt, fundamenta, rationes, 

metas”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Narodowski (2006) afirmar que a inexistência de uma pedagogia 

komenskiana, ou seja, uma teoria própria à infância humana.  

Isso coloca a criança como virtualmente, mas não efetivamente, 

um ser humano: um sujeito incompleto, cuja formação deveria mover-se 

em direção ao plenamente humano, em uma espécie de porvir adulto ou 

porvir ser humano. Ao passo que o adulto, para Komenský (1657), deveria 

buscar assemelhar-se a Deus, em uma espécie de porvir santo ou porvir 

divino, sempre incompleto e inalcançável, o caráter inacabado da criança 

era reduplicado: a criança era, pois, não apenas um ser humano 

incompleto, mas também um incompleto do incompleto nessa ordem 

racional do século XVII. Justamente essa incompletude infantil ante a 

natureza e finalidade humanas dava à educação o status fundamental e 

grandioso ela que possuía no pensamento komenskiano: educar era não só 

ensinar algo a alguém, mas realizar aquilo a que o ser humano havia sido 

divinamente destinado. 

De que modo, então, a amizade articula-se à educação e à criança 

na obra didática komenskiana? Conquanto a exiguidade e declarada 

superficialidade da temática amical em Komenský (1657) pareça 

contrastar com o valor que a relação possuía no século XVII (Vincent-

Buffault, 2010), o tema não esteve ausente no pensador morávio. A 

amicitia foi explicitamente trabalhada pelo autor como uma virtude ligada 

à civilidade, na forma de uma amigabilidade geral no trato dentro da 

sociedade civil, sobretudo ligada à ideia da justa franqueza. Ela também 

foi entendida, dentro de um âmbito diretamente didático, enquanto uma 

postura no interior da instituição escolar – ora como “rivalidade amigável” 

estimulado entre os alunos, ora como forma de gentil de aconselhar e 

corrigir o/do docente. 

Simultaneamente, o amigo também aparece nos textos de 

Komenský (1657), tendo sido abordado amiúde como uma figura genérica 

– e.g., “O amigo ama, o inimigo odeia” (Komenský, 1657a, p. 317) – ou, 

dentro da civilidade seiscentista, como forma de tratamento, mais ou 

menos genérica, com os “iguais”. Ademais, o amigo poderia ser algo 

elogiado, quando associado a razão: “Por que não deveríamos obedecer ao 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 31 

conselho de um amigo, a quem não falta razão?”46 (Komenský, 1657a, p. 

363). Porém, nos momentos mais diretamente ligados à didática e ao 

ensino, o amigo aparece quase sempre como uma figura extraescolar, em 

contraponto ao “colega”, aquele que seria o companheiro de estudo, o 

igual dentro da dinâmica escolar. 

Em alguns dos elementos no modo como Komenský (1657) tratou 

a amicitia e o amicus parecem, mutatis mutandis, ressoar o modo como 

seus contemporâneos compreendiam a temática amical. Indica-se aqui: (1) 

a amizade como elemento da civilidade, em Desiderius Erasmus (1978), 

especialmente marcado pela ideia de virtude e franqueza; (2) a vinculação 

da amizade à semelhança e do amigo à igualdade, cujo ápice da 

elaboração, à época, deu-se na obra de Montaigne (1595); e (3) a razão 

como elemento basal da relação amical verdadeira (Ortega, 2002), o que 

marcaria uma diferença profunda entre na concepção da amizade ocidental 

antes e depois do século XVIII, quando o romantismo passaria a atravessar 

tal relação (Vincent-Buffault, 1998). Não se trata aqui de apontar um 

metadiscurso amical seiscentista, mas de indicar alguns elementos da 

consistência veridiccional da amizade, a partir dos quais distintas 

concepções de amizade eram compreensíveis como verdadeiras. A 

problemática da amizade pertenceria, pois, mais ao campo da filosofia do 

que da “sociologia” ou da didática, concernindo a essa última porquanto 

fazia parte do campo da moral, daí a possibilidade de Komenský (1657) 

discutir a amizade como parte da civilidade ou relacioná-la à virtude. O 

atrelamento da amizade a igualdade (i.e., relação entre iguais) dificultaria 

pensar a amizade entre um adulto e uma criança, senão sobre a forma laxa 

da conduta amigável e da amigabilidade. Isso somado ao fato (do bom uso) 

da razão ser pressuposto para a verdadeira relação amical, contribuía para 

que a amizade, enquanto relação específica e pessoalizada entre dois 

sujeitos, não fosse algo comum ou de fácil realização. Ademais, permitiria 

indicar a patente superficialidade que Komenský (1657a), por vezes, 

atribuiu à amizade como efeito da perspectiva religiosa do autor, à qual o 

 

46 No original: “Qvid ni obsecundemus amici consilio, ratione non carenti?”. 



Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

32  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

amor generalizado e igualitário da irmandade cristã seria mais valoroso 

como laço amoroso particularizado e rarefeito da verdadeira amizade. Em 

suma, se a amizade quase desaparece em Komenský (1657), é porque a 

razão, em seu pensamento, implicava que sua educação se espelhasse no 

amor e na providência divinos, ante os quais nenhuma amizade humana 

teria valor maior que o de adorno. 

O lugar da razão ainda teria mais um impacto importante na 

verdicção amical komenskiana. Dada a condição de incompletude da 

criança e sua exiguidade de natureza humana positivada (i.e., criatura de 

razão, virtude e instrução), sua relação com a amizade estaria interdita. 

Ainda que se possa deduzir que a criança aprenderia a ser amiga, sendo 

amiga, parece-nos patente que o fato de ela ainda estar em educação a 

coloca como sendo incapaz de algo que se possa chamar propriamente de 

amizade: quanto menos formada fosse a criança, menos verdadeira seria a 

“amizade” que ela pratica; quanto mais se fosse um adulto moral e 

racionalmente educado, mais verdadeira seria a amizade. Quiçá, isso 

explique a superfluidade da amizade em Didactica magna, pois, para o 

autor, importa mais o ensino daquilo que era fundamental para a boa 

formação da criança, aquilo, por conseguinte, sobre o que a amizade pode 

erguer-se. Dessarte, na educação pueril, a amizade ocuparia o lugar de 

ornamento da razão, da virtude e da religião e, quando buscada com 

sofreguidão, seria mesmo nociva à criança, pois a desviaria daquilo que lhe 

seria importante naquele momento. A superfluidade que J. Komenský 

imputa à amizade, portanto, não nos parece uma qualidade absoluta, mas 

seu status relativo à criança, ainda em processo de educação, reforçando-se 

assim a impossibilidade da amizade em relação à infância e em sua 

irrelevância à educação pueril. 

Dessa impossibilidade da amizade entre crianças (por sua 

incompletude racional) e da superficialidade da relação amical no 

pensamento educacional komenskiano (por seu lugar na pouco relevante 

na formação infantil), decorreria o fato de a amizade e o amigo serem 

postos (quase) sempre como uma relação e um figura extraescolar, salvo 

quando o tema amical tocasse a ideia mais geral da “conduta amigável”. À 



Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 33 

presente análise da consistência veridiccional da amizade como relação 

infantil e educacional no pensamento de Komenský é preciso acrescentar, 

à guisa de conclusão, que se trata de uma exploração inicial e parcial do 

tema, de modo que seria tanto interessante explorar o tema da amizade 

ligada a outros elementos do pensamento komenskiano, quanto seria 

necessário cotejar os traços veridiccionais desse autor a outros arquivos da 

época, a fim de produzir uma mapa mais amplo e minucioso da 

consistência veridiccional seiscentista europeia.  

 

 

Referências 

ALOTAIBI, Turki A. et al. The Benefits of Friendships in Academic Settings: A 

Systematic Review and Meta-Analysis. Cureus, v. 15, n. 12, p. 1-10, 2023. DOI: 

https://doi.org/10.7759/cureus.50946.  

ARIÈS, Philippe. L’Enfant et l avie familiale sous l’Ancien Régime. Paris: Plon, 

1960. 

AUGSBURGER, Luiz Guilherme. Amistad, confrontación y asimilación: 

Consideraciones sobre la veridicción de la amistad em la escuela a partir de dos 

películas. Saberes y prácticas, Mendoza, v. 5, n. 2, p. 1-12, 2020. Disponível em: 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/saberesypracticas/article/view/3912. 

Acesso em: 10 mar. 2023. 

AUGSBURGER, Luiz Guilherme; PREVE, Ana Maria Hoepers. Amizade, 

pedagogia e neoliberalismo: a veridicção neoliberal e suas ressonâncias em uma 

amizade pedagogizada. Revista Interinstitucional Artes de Educar, v. 6, n. 3, p. 

1.002-1.017, 2020. DOI: https://doi.org/10.12957/riae.2020.54584. Disponível 

em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/riae/article/view/54584. Acesso em: 10 

mar. 2023. 

AYMARD, Maurice. Amizade e convivialidade. In: CHARTIER, Roger. História 

da vida privada 3: da Renascença ao Século das Luzes. Trad. Hildegar Feist. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2009. p. 439-481. 

ČÍŽEK, Jan. The Conception of Man in the Works of John Amor Comenius. 

Frankfurt am Main: Peter Lang, 2016. DOI: https://doi.org/10.3726/978-3-653-

07010-1.  

DELEUZE, Gilles. Différence et répétition. 12. ed. Paris: PUF, 2011. 

https://doi.org/10.7759/cureus.50946
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/saberesypracticas/article/view/3912
https://doi.org/10.12957/riae.2020.54584
https://www.e-publicacoes.uerj.br/riae/article/view/54584
https://doi.org/10.3726/978-3-653-07010-1
https://doi.org/10.3726/978-3-653-07010-1


Amizade supérflua? Uma análise da consistência veridiccional da amizade como relação infantil e 

educacional no pensamento de Jan Amos Komenský (Comenius ) 

34  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Qu’est-ce que la philosophie? Paris: 

Minuit, 2005. 

DENIS, Meuret. La Réform de l’education. In: MIALARET, Gaston; VIAL, Jean. 

Histoire mondiale de l’education 2: de 1515 a 1815. Paris: Presses Universitaires 

de France, 1981. p. 193-212. 

FOUCAULT, Michel. Les mots et les choses: une archéologie des sciences 

humaines. Paris: Gallimard, 1996. 

FOUCAULT, Michel. L’Archéologie du savoir. Paris: Gallimard, 1969. 

FOUCAULT, Michel. Surveiller et punir: naissance de la prison. Paris: Gallimard, 

1975. 

FOUCAULT, Michel. Entretien avec Michel Foucault. In: FOUCAULT, M. Dits 

et écrits 2: 1976-1988. Paris: Gallimard, 2001a. p. 860-914. 

FOUCAULT, Michel. La fonction polirique de l’intellectuel. In: FOUCAULT, 

Michel. Dits et écrits 2: 1976-1988. Paris: Gallimard, 2001b. p. 109-114. 

FRAISSE, Jean-Claude. Philia: la notion d’amitié dans la philosophie antique. 

Paris: J. Vrin, 2016. 

GOITEIN, Shelomo Dov. Formal friendship in the Medieval near East. 

Proceedings of the American Philosophical Society, v. 115, n. 6, p. 484-489, 1971. 

Disponível em: https://www.jstor.org/stable/985841. Acesso em: 4 dez. 2018. 

JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego. Trad. Artur M. Parreira. 

6. Ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Trad. Fernando Costas Mattos. 4. Ed. 

Petrópolis: Vozes, 2015. 

KOMENSKÝ, Jan Amos. Opera Didactica Omnia. pt. 1. Amsterdami: Impensis 

Laurentii de Geer, 1657a. Disponível em: http://mateo.uni-

mannheim.de/camenaref/comenius.html. Acesso em: 4 out. 2021. 

KOMENSKÝ, Jan Amos. Opera Didactica Omnia. pt. 2. Amsterdami: Impensis 

Laurentti de Geer, 1657b. 

KOMENSKÝ, Jan Amos. Opera Didactica Omnia. pt. 3. Amsterdami: Impensis 

Laurentii de Geer, 1657c. 

KOMENSKÝ, Jan Amos. Opera Didactica Omnia. pt. 4. Amsterdami: Impensis 

Laurentii de Geer, 1657d. 

KONSTAN, David. Friendship in the classical world. Cambridge: Cambridge 

University, 1997. DOI https://doi.org/10.1017/CBO9780511612152.  

https://www.jstor.org/stable/985841
http://mateo.uni-mannheim.de/camenaref/comenius.html
http://mateo.uni-mannheim.de/camenaref/comenius.html
https://doi.org/10.1017/CBO9780511612152


Luiz Guilherme Augsburger 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77305, p. 1-35, 2025. e-ISSN 1982-596X 35 

KRAEMER, Celso. Ética e liberdade em Michel Foucault: uma leitura de Kant. 

São Paulo: EDUC, 2011. 

MIALARET, Gaston; VIAL, Jean. Histoire mondiale de l’education 1: des 

origines à 1515. Paris: Presses Universitaires de France, 1981.  

MONTAIGNE, Michel. Essais. Paris: Abel L’Angelier, 1595. Disponível em: 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k10425938. Acesso em: 12 dez. 2019. 

NARODOWSKI, Mariano Comenius. Comenius e a Educação. Trad. Alfredo 

Veiga-Neto. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

NEWCOMB, Andrew; BAGWELL, Catherine. Children’s friendship relations: a 

meta-analytic review. Psychological Bulletin, v. 117, n. 2, p. 306-347, 1995. DOI: 

https://doi.org/10.1037/0033-2909.117.2.306.  

ORTEGA, Francisco. Genealogias da amizade. São Paulo: Iluminuras, 2002. 

PIAGET, Jean. Jan Amor Comenius. Perspectives: revue trimestrielle 

d’éducation, v. 23, n. 1/2, p. 173-196, 1993. DOI 

https://doi.org/10.1007/BF02195034.  

PIAGET, Jean. Jan Amos Comênio. Trad. Martha Aparecida Santana. Marcondes, 

Pedro Marcondes e Gino Marzio Ciriello Mazzetto. Recife: Editora Massangana, 

2010. 

REVEL, Jacques. Os usos da civilidade. In: CHARTIER, Roger. História da vida 

privada 3: da Renascença ao Século das Luzes. Trad. Hildegard Feist. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2009. P. 169-210. 

SCHÉRER, René. Enfantines. Paris: Economica, 2002. 

VINCENT-BUFFAULT, Anne. L’exercice de l’amitié: pour une histoire des 

pratiques amicales aux XVIIIème et XIXème siècles. Paris: Seuil, 1998. 

VINCENT-BUFFAULT, Anne. Une histoire de l’amitié. Paris: Bayard Culture, 

2010. 

 

  

Data de registro: 06/03/2025 

Data de aceite: 24/09/2025 

 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k10425938
https://doi.org/10.1037/0033-2909.117.2.306
https://doi.org/10.1007/BF02195034

