
Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

 

 O dia em que Demócrito encontrou 

Ankhsheshonq1 

 

 

Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar* 

 

Resumo: Este artigo tem como objetivo discutir a reabilitação das máximas 

morais na Filosofia, explorando sua relevância ética a partir de uma abordagem 

metodológica. Para isso, analisaremos a inserção dessas máximas no campo da 

Ética, comparando as interpretações de dois autores: Demócrito, da tradição grega, 

e Ankhsheshonq, da egípcia. Tradicionalmente, as máximas são marginalizadas na 

Filosofia, frequentemente classificadas como mera literatura sapiencial. No 

entanto, argumentaremos que o conceito de sabedoria carece de uma definição 

precisa e que os chamados “textos de sabedoria” não constituem um gênero 

textual bem delimitado. Assim, propomos uma metodologia para acessar essa 

forma de Ética expressa em frases curtas, examinando comentadores que 

buscaram identificar uma estrutura de pensamento subjacente a diferentes 

máximas. 

 

Palavras-chave: Máximas Morais; Filosofia Grega; Filosofia Egípcia; Ética; 

Metodologia.   

 

1 O presente trabalho foi realizado com apoio da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado 

de São Paulo (Fapesp). Processo n. 23/16231-3. Em pesquisa de pós-doutorado no 

Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo (USP). 

* Doutor em Filosofia pela Universidade Federal da Bahia (UFBA). E-mail: 

carloscarvalhar@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9714759946353280. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-3361-547X. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76924  

  

mailto:carloscarvalhar@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9714759946353280
https://orcid.org/0000-0002-3361-547X
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76924
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76924


O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

The day Democritus met Ankhsheshonq  

 

Abstract: This article aims to discuss the 

rehabilitation of moral maxims in 

Philosophy, exploring their ethical 

relevance through a methodological 

approach. To this end, we will analyze the 

incorporation of these maxims into the 

field of Ethics by comparing the 

interpretations of two authors: Democritus, 

from the Greek tradition, and 

Ankhsheshonq, from the Egyptian 

tradition. Traditionally, maxims have been 

marginalized in Philosophy, often 

classified as mere wisdom literature. 

However, we will argue that the concept of 

wisdom lacks a precise definition and that 

so-called “wisdom texts” do not constitute 

a well-defined textual genre. Thus, we 

propose a methodology for accessing this 

form of Ethics, expressed through short 

sentences, by examining commentators 

who have sought to identify an underlying 

structure of thought across different 

maxims.  

 

Keywords: Moral Maxims; Greek 

Philosophy; Egyptian Philosophy; Ethics; 

Methodology. 

 

 

 Le jour où Démocrite rencontra 

Ankhsheshonq 

 

Résumé: Cet article vise à discuter la 

réhabilitation des maximes morales en 

philosophie, en explorant leur pertinence 

éthique à travers une approche méthodologique. 

À cette fin, nous analyserons l’intégration de 

ces maximes dans le domaine de l’éthique en 

comparant les interprétations de deux auteurs : 

Démocrite, issu de la tradition grecque, et 

Ankhsheshonq, de la tradition égyptienne. 

Traditionnellement, les maximes sont 

marginalisées en Philosophie et souvent 

considérées comme une simple littérature 

sapientiale. Cependant, nous soutiendrons que 

le concept de sagesse manque d’une définition 

précise et que les soi-disant “textes de sagesse” 

ne constituent pas nécessairement un genre 

textuel bien défini. Ainsi, nous proposons une 

méthodologie permettant d’accéder à cette 

forme d’éthique exprimée par des phrases 

courtes, en examinant les commentateurs qui 

ont cherché à identifier une structure de pensée 

sous-jacente à différentes maximes. 

 

Mots-clés: Maximes Morales; Philosophie 

Grecque; Philosophie Égyptienne; Éthique; 

Méthodologie. 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

Não, Demócrito nunca encontrou Ankhsheshonq e, sim, o título é 

apenas um clickbait. Ankhsheshonq2 muito provavelmente nem foi uma 

pessoa real, apesar da narrativa do sebayt o considerar como o autor. Além 

disso, o mais provável é que Demócrito tenha morrido antes dos 

Ensinamentos de Ankhsheshonq terem sido publicados, mas isso é incerto, 

uma vez que a datação desse texto egípcio é, usualmente, feita pela 

materialidade textual, ou seja, pela papirologia que data seu testemunho, o 

papiro físico (Museu Britânico, EA 10508), no período ptolemaico3. 

Independentemente da data de escrita, acredita-se que essa história se 

passe no período saíta (Ritner, 2003, p. 498), em torno de um século antes 

do nascimento de Demócrito, mas em uma época em que muitos gregos 

estiveram no Egito. Diz-se, em algumas poucas fontes, que Demócrito 

viajou ao Egito, mas não há muitos detalhes sobre essa viagem, sendo que, 

no geral, isso é considerado como uma manifestação de um tópos na 

literatura clássica4. No entanto, esses dois textos são bem diferentes, com 

efeito, pois apresentam pensamentos éticos distintos. A proposta não é, 

então, nivelar ou reconhecer a influência de um no outro, pois ao que tudo 

indica, esse paralelo não é evidente nem muito promissor. Em suma, são 

duas obras de pensamento distintos, cada qual ecoando a reflexão sobre 

 

2 O nome Ankhsheshonq ( , transliterado usualmente como ꜥnḫššnq) varia de 

acordo com as preferências do departamento de Egiptologia, podendo ainda aparecer como 

ꜥOnchsheshonqy ou Chascheschonqi, devido às divergências de transliteração e 

interpretação quanto à sintaxe presente no nome e à linguística histórica pelo copta ⲱⲛϧ, 

ōnkh, ou pelo egípcio Ꜥnḫ, ankh. 

3 Lazaridis (2007, p. 22-23, tradução minha): “O nome do faraó não é mencionado e, 

portanto, a datação da obra não pode ser baseada no conteúdo dessa narrativa. […] 

estudiosos sugeriram várias datas possíveis, desde o período saíta tardio até o final do 

período ptolemaico”. 

4 Ver Diógenes de Laércio, Vidas e Doutrinas dos Filósofos Ilustres IX.35; Jâmblico, Sobre 

os Mistérios dos Egípcios, dos Caldeus e dos Assírios I.1; Filóstrato, Vida de Apolônio I.2; 

Juliano, Consolação a si mesmo pela partida do excelente Salústio IV. 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

sua própria sociedade, mas sendo uma delas mais bem-aceita na discussão 

filosófica. 

O assunto que quero tratar, portanto, é sobre como podemos 

utilizar máximas morais na Filosofia, em sala de aula e em artigos 

acadêmicos, principalmente as egípcias. Por essa razão uni Demócrito a 

Ankhsheshonq. Ambos são considerados autores de máximas morais, e a 

ética presente nessas frases curtas é, usualmente, vista como algo menor, 

hierarquicamente inferior aos livros de Aristóteles e, por isso, 

desqualificada do debate geral. Todavia, Demócrito, um grego do período 

clássico, era praticamente contemporâneo de Sócrates – tudo indica que 

era cerca de dez anos mais jovem, embora hoje seja classificado como um 

“pré-socrático”. Já Ankhsheshonq pertence à tradição egípcia, que enfrenta 

barreiras impostas por princípios coloniais ainda presentes em nossa 

academia. Esses obstáculos dificultam o reconhecimento dessa linha de 

pensamento como Filosofia, ao passo que, para o autor grego, o caminho 

se mostra mais livre. O objetivo desse trabalho é discutir esses entraves, 

visando ampliar o campo filosófico para incluir a discussão ética escrita 

em egípcio antigo. Afinal, é um erro haver uma espécie de alfândega ou 

aduaneira filosófica, a qual costuma permitir aquilo que é originado na 

Grécia, isto é, proveniente da Europa, mas interdita a discussão sobre o 

que surgiu no Egito, oriundo da África. 

Tanto Demócrito quanto vários textos egípcios de instrução 

possuem frases curtas de caráter moral e esse tipo de texto é relegado a 

uma classificação que o inferioriza, pois costuma ser tratado como 

‘sabedoria’ ou ‘literatura sapiencial’ e, com isso, tal suposto gênero textual 

é removido da reflexão ética na Filosofia. Aqui discutiremos, então, sobre 

como é possível proceder ao tratamento filosófico de textos de tal tipo, 

ressaltando a necessidade de remontar uma ética que estrutura e permeia 

essas máximas isoladas e curtas. Outro ponto é que discutiremos o caráter 

dos estudos bíblicos, que ao estudarem o antigo testamento projetaram e 

limitaram o alcance do pensamento ético de textos que não deveriam nem 

ser seus alvos, uma vez que são de outra cultura e outra lógica de pensar. 

Assim, parte-se de uma reflexão que pretende reabilitar a discussão sobre 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

máximas morais, com uma orientação descolonial, destacando como o 

pensamento ético está presente nessas instruções e como isso deveria ser 

normalizado em uma discussão filosófica mais ampla e adequada ao século 

XXI5. 

 

 

A (in)definição de máximas morais 

 

Por “máximas morais” se passam muitos conteúdos, mas, no geral, 

são frases curtas com alguma sabedoria prática, voltada à convivência 

humana e ao bem-estar coletivo. Isso quer dizer que elas se encontram no 

domínio da Ética, a área da Filosofia que reflete sobre a moral de uma 

sociedade. Muitos são aqueles que não reconhecem um conjunto de 

máximas como Ética, isto é, não o enquadram no campo da Filosofia, pois 

veem nisso apenas a ilustração da moralidade dominante à época, como se 

não houvesse nenhuma reflexão em meio a esse processo de transpor para 

a escrita um costume bem-aceito socialmente, como se elas não fossem 

consequências da ponderação sobre a prática de ações morais. Nesse 

sentido, as máximas se assemelham a outros vocábulos semelhantes, como 

os ditos, os ensinamentos, as instruções, as opiniões ou os provérbios. 

Todo esse campo semântico gravita em torno da recomendação de uma 

 

5 Emprego os termos “descolonial” e “descolonidade” para demarcar a assimetria estrutural 

na constituição do saber filosófico e problematizar sua centralidade eurocêntrica, mas não 

reivindico filiação a correntes teóricas específicas (como as de Quijano, Mignolo ou 

Maldonado-Torres), pois adoto um uso pontual e estratégico. O que proponho, portanto, é 

provocar a revalidação de saberes não europeus, indicando como foram desvalorizados pela 

academia moldada por princípios coloniais. Também evitei elencar e confrontar 

diretamente autores que desconsideraram as máximas morais egípcias como formar de 

pensamento filosófico. Embora comente as posições de Assmann e Lichtheim, entendo que 

esse preconceito se manifesta principalmente por meio da omissão, ou seja, trata-se de um 

argumento de silêncio (demarcado, por exemplo, na ausência de tratamento dessa questão 

em livros didáticos ou em manuais de História da Filosofia), que sequer se esforça por 

justificar sua posição, fundada sobretudo em concepções subjetivas do que em critérios 

analíticos explícitos. Observe que uma “máxima”, como tratada aqui, é, na verdade, algo 

um tanto indefinido e não se equivale propriamente ao conceito kantiano, o qual requer uma 

validade universal (o imperativo categórico) para se tornar de fato uma máxima moral. 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

forma de agir. Existem autores que especificam diferenças conceituais para 

cada termo, mas não é algo amplamente aceito, ou seja, fica relegado à 

esfera da opinião de um comentador, o que torna esse tipo de 

empreendimento pouco producente6. 

A grande distinção que se pode fazer é com relação à autoria, pois 

muitas vezes as definições desses termos se embaralham. Algumas 

máximas são como provérbios que todos em uma cultura específica 

conhecem, mas que ninguém saberia dizer o autor, pois enraizou-se na 

própria memória que constitui as especifidades daquela população. 

Enquanto outras tem sua origem detectada, ou seja, sabe-se quem a criou, 

isto é, quem é seu autor, o que delimita, consequentemente, um período 

histórico de surgimento. Como diz Andrea Ercolani (2024, p. 216, tradução 

minha), “Paroimía expressa uma espécie de verdade geral e amplamente 

compartilhada, enquanto gnṓmē é uma opinião pessoal”. Usualmente, a 

paroimía é traduzida como provérbio e a gnṓmē como opinião ou máxima. 

A autoria é, portanto, a grande divisão conceitual. O problema é que, se 

bem-sucedida e amplamente aceita, uma máxima pode se tornar um 

provérbio (Ballesteros, 2024, p. 237), dessa forma inviabilizando qualquer 

tentativa de distinção muito específica. Por isso, tomarei esses conceitos 

como sinônimos, apenas atentando à característica da distinção de autoria, 

que é a que mais se sobressai, mas, ainda assim, sendo um critério que se 

mostra falível. 

Historicamente, um dos principais juízos negativos em relação às 

máximas morais está na Retórica de Aristóteles, pois esse filósofo 

considera que as “Máximas são de grande ajuda para os discursos 

primeiramente por causa da vulgaridade dos ouvintes” (Aristóteles, 

Retórica, II. 21, 1395b15)7, bem como diz que “As pessoas rústicas são as 

que mais se valem de máximas e facilmente as expõem” (Arist., Rh., II. 21, 

1395a9). Além disso, para Aristóteles, alguns provérbios são considerados 

 

6 Ver Ballesteros (2024, p. 237-241), em relação a essas distinções pouco profícuas e sua 

problematização conceitual. 

7 Cito a tradução de Rodrigo Bravo para a Retórica, de Aristóteles. 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

similares às máximas, o que dificulta uma distinção de definição plena, 

sendo que a principal característica de uma máxima é que ela não se aplica 

aos casos particulares, mas aos gerais, especificamente “Às ações 

voluntárias e às razões de realizá-las ou evitá-las” (Arist., Rh., II. 21, 

1394a2). Em suma, essa tentativa de definição coloca a gnṓmē como uma 

espécie de ética inferior, típica de pessoas simples, porém experientes na 

vida. Essa forma de apequenar o pensamento é uma consideração de 

Aristóteles, porém acabou conformando o fundamento de toda crítica 

posterior. Obviamente, hoje em dia, em meio à história dos subalternos e 

às discussões descoloniais, um juízo de tons aristocráticos como o de 

Aristóteles não deveria mais ser acolhido de maneira tão ampla. Afinal, 

não se trata de gracejos retóricos para aprazar aqueles de intelecto 

reduzido, mas, na verdade, uma expressão mais arcaica de um denso 

pensar compactado em poucas palavras, similarmente ao modo pelo qual 

os primeiros testemunhos de escrita também eram reduzidos em tamanho 

(lembrando que a poesia de Homero é quase dois milênios posterior aos 

Textos das Pirâmides e estes quase outros dois dos primeiros registros 

escritos da Mesopotâmia). Entretanto, mesmo para Aristóteles, o juízo 

ético ainda está presente nessas frases curtas, pois as máximas são 

consideradas por ele como módulos lógico-expositivos amplamente 

empregados para afirmar o valor de cada ação (Ercolani, 2024, p. 220). É 

preciso, então, rediscutir essa crítica redutora, para reenquadrar esse 

pensamento sintético à luz de uma Filosofia com parâmetros mais atuais. 

Se formos buscar uma definição, a principal característica de um 

provérbio, ou máxima, é que existe uma “economia cognitiva”, como 

define Ercolani (2024, p. 214, tradução minha), pois são capazes de 

“comprimir e fornecer informações suficientes”, uma vez que “expressam 

um máximo de informações por meio de um mínimo de sinais 

linguísticos”. Seguindo a mesma linha de raciocínio, Nikolaos Lazaridis 

(2007, p. 2, tradução minha) afirma que o desafio dos autores antigos era 

“transmitir suas observações elaboradas sobre assuntos humanos em geral 

na forma de pequenos ditos de sabedoria”, fornecendo com isso uma 

“brevidade de expressão e ampla aplicabilidade do tema”. Essas 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

características, por um lado, são prova de inteligência, pois dizer muito 

com poucas palavras é algo bem significante, no entanto, o outro lado é 

que, por serem condensadas, as máximas, ou provérbios, não são 

compreendidas usualmente como um pensamento filosófico, uma vez que 

seu poder de síntese é considerado como falta de conteúdo e profundidade. 

No entanto, as máximas não deveriam ser interpretadas isoladamente, 

como se fossem desconexas de um pensamento ético estruturante. Afinal, 

elas costumam estar disponíveis em um corpo de textos, muitas vezes 

atrelado a um mesmo autor, como no caso de Demócrito ou o sebayt de 

Ankhsheshonq. 

 

 

Literatura sapiencial, textos de sabedoria e os estudos bíblicos 

 

Quando um texto da Antiguidade apresenta uma série de máximas 

morais (ou provérbios, ou ditos, etc.) usualmente é chamado de texto de 

sabedoria ou literatura sapiencial. Isso é uma forma de negar a Filosofia 

que está ali presente, apartando-a dos domínios da Ética, ao considerar que 

as máximas não ofereceriam uma reflexão sobre a moral e apenas 

indexariam o que uma coletividade humana, situada no tempo e espaço, 

poderia ou não fazer. A incongruência dessa definição é que não há, 

propriamente, um acordo amplamente aceito sobre as características do 

que deve ser considerado como sabedoria. 

Um texto de sabedoria não é um gênero textual, mas um tipo de 

conteúdo que uma sociedade adquiriu pela experiência transmitida ao 

longo dos séculos (Ercolani, 2024, p. 220). O próprio sebayt de 

Ankhsheshonq, por exemplo, é uma mescla de um hino em formato de 

lamento aos deuses, uma narrativa literária, com um prólogo que 

contextualiza o autor encarcerado, e as máximas propriamente ditas, que 

foram, supostamente, escritas em óstracos8, as quais estão distribuídas ao 

 

8 Trata-se de cacos de cerâmica, um suporte de escrita mais barato que serviu a 

Ankhsheshonq, uma vez que lhe fora negado papiros; note que esse contexto poderia servir 

como justificativa para a curta extensão das máximas (Ritner, 2003, p. 498). 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

longo do texto, combinando o contexto literário ao filosófico. No entanto, 

mesmo apresentando esse tipo de incongruência, a literatura sapiencial é 

considerada como uma estrutura genérica, o que é, na verdade, uma mera 

convenção de comentadores para classificar uma diversidade de textos 

distintos (Lazaridis, 2007, p. 5). Em suma, não há uma característica 

inerente que unifique esses textos, mas apenas a alcunha dada por 

pesquisadores, sendo que os “Estudiosos discordam sobre a definição 

exata de sabedoria e quais aspectos da sabedoria são relevantes para a 

literatura sapiencial” (Dietrich, 2018, p. 6, tradução minha). 

Para exemplificar a diversidade do que é considerado sabedoria, 

Dietrich (2018) sistematizou dez pontos, com base em diversas tradições, 

como as do Egito, da Mesopotâmia, da Grécia e da bíblica: i) expressão da 

moralidade de conhecimento comum; ii) reconhecimento de trabalho 

técnico habilidoso (artesãos, astrônomos, etc); iii) algo que é efetivo e 

utilitário, pois resolve problemas; iv) um ofício especializado ou um 

conhecimento abrangente; v) uma compreensão aprofundada do mundo a 

partir de experiências; vi) um conhecimento abrangente e profundo; vii) 

algo difícil de se obter; viii) é a própria busca pela sabedoria, que é sempre 

incompleta; ix) é autorreferenciada e crítica, pois busca atingir a boa vida; 

x) por fim, é também algo divertido, pelo prazer de conhecer. Com isso é 

possível identificar que aquilo que é definido por sabedoria não é um 

ponto pacífico e seu conteúdo pode ser o mais variado possível, o que leva 

a um problema de definição e inviabiliza a própria noção de que o seu 

conjunto se constituiria em uma unidade, isto é, um gênero textual com 

características próprias. É crucial notar como é comum para leigos e 

leitores apressados, tão distantes da leitura filosófica, presumirem que um 

tema tão complexo quanto a sabedoria teria sido facilmente compreendido 

em um passado distante, a ponto de não precisar ser debatido nos dias de 

hoje a sua definição – uma visão que, provavelmente, só seria 

compartilhada por círculos acadêmicos extremamente fechados. 

A literatura sapiencial, consequentemente, não forma um campo de 

estudo bem delimitado, logo, essas incoerências, quando no domínio da 

discussão sobre a moral e a vida em comum, não permitem sustentar a tese 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

de que seja algo à parte da Filosofia. A discussão ética está inserida nas 

máximas morais, ou ao menos em algumas delas, já que seu campo de 

expressão pode ser mais amplo e incluir conhecimentos técnicos. A 

questão a ser elaborada, portanto, é saber identificar as máximas e 

provérbios que discutem temas éticos e então, saber retirar delas uma 

reflexão filosófica coerente. Esse é o ponto pouco explorado, dado o 

preconceito, literal, em relação a essa forma mais arcaica de pensar que se 

expressa de modo econômico e lacônico. O problema, portanto, não é o 

conteúdo da máxima em si, mas a metodologia com a qual a trabalhamos. 

É preciso, por conseguinte, desvelar a estrutura desse pensar e desdobrar 

essa concisão tão característica. 

Um outro ponto é que o apreço à categoria “texto de sabedoria” 

em contrapartida à Filosofia é fruto da influência dos estudos bíblicos 

sobre a questão das máximas morais. Essa relação fica explícita ao tratar 

os textos egípcios, pois estes não são, comumente, bem-aceitos dentro da 

Filosofia tradicional e ficam relegados à pecha de literatura sapiencial. Jan 

Assmann, ao analisar o desenvolvimento histórico dessa questão, afirma 

que: 

 

Quando os egiptólogos falam sobre a “sabedoria 

egípcia”, eles estão se referindo a um corpus de 

escritos e ao assunto com o qual eles lidam. O egípcio 

não tem nenhuma palavra para uma coisa ou outra. No 

entanto, a Egiptologia sempre teve certeza absoluta 

sobre quais escritos e em que sentido eles deveriam 

ser resumidos como “sabedoria” ou “literatura 

sapiencial”. Ela abordou o material egípcio antigo, 

consciente ou inconscientemente, com uma 

perspectiva que foi moldada pelo antigo testamento ou 

pela erudição do antigo testamento e pelo conceito de 

hokhmah. No Egito, encontramos correspondências 

com os provérbios de Salomão e outros livros bíblicos 

e apócrifos, que (com qualquer justificativa) eram 

considerados incluídos no conceito de “sabedoria” 

(hokhmah) e resumidos igualmente como “sabedoria”, 

independentemente do fato de o livro egípcio não 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

corresponder à hokhmah hebraica (Assmann, 1991, p. 

475, tradução minha). 

 

Ao descobrirem, por exemplo, as Instruções de Amenemope, que 

possui alguns paralelos fatuais com os provérbios bíblicos, não é de se 

espantar o apreço que esses textos tiveram na discussão entre estudiosos do 

antigo testamento a partir do século XIX e reverbera até hoje9. Contudo, 

essa noção de sabedoria é enraizada em uma tradição à parte do contexto 

filosófico, bem como equidista tanto das Clássicas quanto da Egiptologia. 

Segundo Felipe Carmo (2018, p. 60), o conceito hebraico de hokhmah 

 é comum entre biblistas, tendo, por isso, se tornado (”sabedoria“ ,חכמה)

um termo técnico referente à literatura sapiencial. Na verdade, hokhmah 

“Tornou-se um ‘símbolo’ de convergência para todos os possíveis 

significados atrelados à sabedoria bíblica – como o seu corpus, gênero e 

tema” (Carmo, 2018, p. 60). Logo, a noção de sabedoria aplicada a um 

conjunto de textos, de tradições díspares, é consequência do quanto os 

estudos bíblicos predominou na formação dos acadêmicos mais antigos, 

bem como na análise desses textos de origem não só hebraica, mas grega e 

egípcia. 

Apesar de identificar a origem exógena da categoria de sabedoria, 

Assmann reafirma essa noção, pois acredita que a lista de textos que 

aparecem citados no papiro Chester Beatty IV10 seria a forma pela qual os 

egípcios agrupariam aquilo que é chamado, pelos egiptólogos, de 

sabedoria, mesmo não havendo um vocábulo específico para isso na língua 

 

9 Ver Fox, 1980, p. 130-131; Ritner (2003, p. 497) pontua que o sebayt de Ankhsheshonq já 

foi comparado ao Eclesiástico bíblico, mas adverte que, apesar de alguma evidência da 

influência estrangeira, os temas e imagens são tradicionalmente egípcios (temática também 

discutida por Lichtheim, 1983). 

10 Nesse papiro encontra-se uma reflexão que indexa autores de textos que são considerados 

como “sabedoria” pela Egiptologia: “Há alguém aqui como Hardedef? Há outro como 

Imhotep? Nenhum de nossos antepassados é como Neferti, ou Khety, o mais importante 

entre eles. Lembro-te os nomes de Ptahemdjehuty e de Khakheperresonbe. Existe outro 

como Ptahhotep ou Kaires? […] Eles se foram e seus nomes foram esquecidos, mas a 

escrita os fez ser lembrados!” (papiro Chester Beatty IV, 3/5-11; traduzido a partir de 

Simpson, 2003, p. 1). 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

egípcia (Assmann, 1991, p. 476). Miriam Lichtheim (1997, p. 1-8), por 

outro lado, reconhece que a categoria de literatura sapiencial surge a partir 

dos estudos bíblicos, mas critica esse texto de Assmann, ao considerar que 

o termo “sabedoria” é muito vago e que a falta de um lexema egípcio para 

classificar textos variados, como instruções, autobiografias e lamentos, 

seria um indício de que essa categoria não seria egípcia, mas exógena, uma 

projeção de valores tanto da hokhmah hebraica, quanto da sophía grega 

(σοφία, “sabedoria”). Além dessa autora, Michael Fox (1980, p. 121) 

também afirma que a nomenclatura de “textos de sabedoria” é vaga e de 

pouco valor para a tradição egípcia, afirmando ainda que “não há um 

termo especial para designar os autores ou oradores dos textos de 

sabedoria” (Fox, 1980, p. 128 tradução minha). 

Vale lembrar que Assmann, mesmo historicizando a origem da 

questão acima, é um autor que renega, explicitamente, a existência de 

Filosofia no pensamento egípcio, por aderir a padrões eurocêntricos e 

coloniais (Assmann, 2010, p. 12). Sendo assim, da mesma forma que 

Bailey (como veremos logo a seguir) deprecia, nas Clássicas, o uso de 

máximas morais na Filosofia, um autor importante da Egiptologia, como 

Assmann, renega o valor filosófico não só das máximas, mas da própria 

Filosofia Egípcia. Devido a ação dessas forças, a categoria como um todo 

é rebaixada e removida da discussão ética propriamente definida. No 

entanto, devemos observar que isso é consequência do pensamento de 

comentadores, isto é, autores secundários, de estudiosos contemporâneos 

que coadunam com a visão tradicional com o qual o artigo aqui se 

contrapõe e que a palavra deles não é final, nem tampouco atemporal, 

podendo ser questionada. 

Em resumo, se por sabedoria são classificadas coisas muito 

distintas e se a literatura dita sapiencial não apresenta uma semelhança 

constituinte a ponto de poder ser identificada como um gênero textual, 

temos apenas, então, a crítica que reduz as máximas a um escopo exterior à 

Ética por pura ação volitiva de comentadores – um castelo de cartas 

construído sobre uma base que não é firme. Do ponto de vista da crítica 

filosófica, além do juízo negativo de Aristóteles, como vimos acima, 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

precisamos lembrar que essa orientação também parte, parcialmente, de 

Platão, que já na Apologia, aparta a philosophía da sophía, ao considerar 

que o filósofo não seria um sábio, uma vez que este último sabe de tudo, 

quase como um deus, e o primeiro se caracteriza justamente por não ter 

certeza sobre as coisas, principalmente, as mais nobres. Apesar do grande 

peso teórico desses dois autores na Filosofia, devemos nos lembrar que 

eles não deveriam ditar como compreendemos outros filósofos, muito 

menos um tipo de escrita que apresenta uma estrutura mais arcaica e, 

principalmente, os textos de outras culturas, como a egípcia. 

 

 

Demócrito, um grego 

 

Meu intento, nesta seção, não é propriamente discutir a Ética de 

Demócrito, mas mostrar como as máximas morais podem ser reabilitadas 

ao contexto filosófico. Essas máximas foram reunidas pelo Hermann Diels 

no segundo volume de Die Fragmente der Vorsokratiker, apesar de uma 

outra serem tão extensas quanto um parágrafo, a maioria é de uma ou duas 

linhas e algumas têm a autoria duvidosa, pois poderiam ter sido obra de 

seus discípulos. Numa análise rápida, à guisa de exemplo, a Ética de 

Demócrito reunida em seus ditos apresenta uma dicotomia entre corpo e 

alma, focando no desenvolvimento da alma, considerada divina, em 

detrimento do corpo, relativo à questões humanas (B36-37). Há um 

estímulo para a realização de boas ações ou ao menos de se evitar a 

participação em más ações (B38, B41), pois deve-se ser ou imitar quem é 

uma boa pessoa (B39). A inteligência é vista como uma dádiva e os 

ensinamentos de Demócrito como um caminho para tornar-se um bom 

homem (B35, D40); enquanto a verdade e o respeito à lei e aos sábios são 

valores almejados (B44, B47). Vários outros tópicos são abordados, mas 

todos sempre gravitando em torno da vida prática e do saber viver bem, ou 

seja, correspondem ao domínio das ações morais. 

Ao menos dois classicistas bem reconhecidos tentaram, no 

passado, reabilitar essas máximas: Gregory Vlastos (1945) e Julia Annas 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

(2019). Em ambos é possível detectar esse movimento de refletir sobre as 

máximas morais de Demócrito sem prendê-las à literatura sapiencial, pelo 

contrário, tratando-as como parte integrante de sua Filosofia, isto é, como 

uma Ética. Isso acontece por que, mesmo ele, um autor grego, tem o status 

de sua reflexão filosófica rebaixada, uma vez que as máximas morais não 

são habitualmente consideradas como relevantes no meio acadêmico. 

Sobre esse problema, Annas é enfática ao argumentar que esses 

fragmentos: 

 

Por mais abundantes que sejam, não indicam de forma 

inequívoca uma estrutura ética explícita. Muitos deles 

são gnṓmai ou ditos, e podem ter sido extraídos de 

contextos originalmente mais longos e contínuos […] 

muitos estudiosos recorreram à visão de que nossas 

fontes, tanto os fragmentos quanto os relatos, não 

determinam o conteúdo da ética de Demócrito a tal 

ponto que é inútil especular para discernir teoria ou 

estrutura no material. […] O resultado, 

previsivelmente, não é muito inspirador e, além disso, 

parece mais um conselho sobre como se dar bem na 

vida do que qualquer tipo de teoria moral (Annas, 

2019, p. 169-170, tradução minha). 

 

Um pouco mais à frente, Annas (2019, p. 170) conclui que, ao 

tratar esses fragmentos, precisamos envolvê-los em uma estrutura teórica, 

para que o sentido contido nessas máximas se mostre como uma Ética 

consistente. Essa é a chave de leitura que considero mais pertinente ao 

tratar máximas morais. Isoladamente, elas podem parecer ser simples 

‘conselhos’, carecendo de uma profundidade filosófica, contudo, ao 

trabalharmos com elas dispostas em conjunto podemos identificar padrões 

que revelam um pensamento ético e propriamente filosófico. A questão é 

como tratar esse pensamento que se materializa em texto de forma tão 

econômica. Sendo assim, ao prestarmos atenção aos conceitos que se 

repetem e contrastar os juízos morais presentes nas máximas, podemos 

reconstituir uma Ética. Annas, por exemplo, ao buscar essa estrutura que 

permeia as máximas de Demócrito, conclui que ele seria um eudaimonista, 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

pois para ele, “devemos viver vidas racionalmente ordenadas e focadas em 

um único fim, a felicidade” (Annas, 2019, p. 180, tradução minha). 

A recusa a reconhecer uma teoria moral nessas máximas foi uma 

posição defendida, por exemplo, por Cyril Bailey. Ele chegou a afirmar 

que a “‘ética’ de Demócrito dificilmente constituiria uma teoria moral” 

(Bailey, 1968, p. 522, tradução minha) (note as aspas do autor), dizendo 

ainda que não haveria, nessas máximas, uma base filosófica firme e nem se 

deveria procurar inter-relacionar com a Física de Demócrito, essa sim 

bem-aceita academicamente (Vlastos, 1945, p. 578). Como Bailey foi um 

dos principais comentadores de pré-socráticos no início do século XX, sua 

análise sobre Demócrito fora muito influente, pois era o estudo mais 

completo de Demócrito à época (Vlastos, 1945, p. 578). Por conta dessa 

crítica, reforçou-se, então, a aversão acadêmica em relação ao trato de 

máximas morais como parte integrante de uma Filosofia. Contra ele, 

Vlastos (1945, p. 578) se insurgiu abertamente, criticando suas posições e 

fazendo como Annas, porém sem refletir metodologicamente de maneira 

explícita, mas buscando um eixo central que permeasse a Ética de 

Demócrito através de suas máximas. Vlastos, então, critica Bailey 

utilizando as próprias máximas morais para reabilitar o pensamento ético 

desse autor grego, partindo de pontos de contato entre a Ética e a Física. 

Em um segundo trabalho, Vlastos (1946, p. 59-60) estende a crítica a 

Bailey ao comparar como a natureza (a Física) se intermeia com noções 

éticas, pois, por exemplo, a natureza é considerada o poder de 

autossuficiência, mas para Demócrito ela não seria fixa no homem e 

poderia ser alterada por meio de ensinamento (a partir de B33). 

Consequentemente, a refutação de Vlastos atacou os dois alicerces de 

Bailey, tanto em relação à utilização das máximas na Ética, quanto sobre a 

relação delas com a Física. 

Com os trabalhos de Annas e Vlastos, identificamos, portanto, 

como há um certo desprezo acadêmico pelo pensamento ético de 

Demócrito, oriundo do lugar-comum relativo à baixa aceitação desses 

fragmentos curtos, quer sejam chamados de máximas morais, ditos ou 

provérbios. No entanto, isso não impediu que esses dois importantes 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

autores reavaliassem esses fragmentos à luz da Filosofia, sendo que essa 

crítica foi feita em publicações de prestígio, como a revista The 

Philosophical Review e um livro da editora Routledge. 

 

 

Ankhsheshonq, um egípcio 

 

Desconheço um texto que trate o sebayt de Ankhsheshonq dentro da 

Filosofia e que tenha buscado reconstituir sua estrutura de pensamento ético. 

Tal qual como fiz com Demócrito, não é meu intento discutir as nuances desse 

texto, mas destacar seu uso, afinal, o cerne da discussão aqui apresentada é de 

cunho metodológico. Os comentários sobre os Ensinamentos de 

Ankhsheshonq, de modo geral, se voltam à literatura, tanto em relação à forma 

do texto quanto sua narrativa. Na Egiptologia, os textos tardios em demótico 

nem são os mais discutidos, porém a Filosofia, salvo exceções, nem faz parte 

desse debate entre egiptólogos. Um exemplo intermediário é o trabalho de 

Lichtheim (1983, 1997), pois essa autora discute a moral egípcia, inclusive os 

Ensinamentos de Ankhsheshonq, mas sem jamais defender abertamente o 

conteúdo das máximas morais como uma Filosofia, pois sua percepção 

pessoal, acaba reiterando a visão tradicional, de que não só as máximas não 

seriam filosóficas, como também o pensamento egípcio não seria 

propriamente pertencente aos domínios da Filosofia11. 

Em relação à Ética no Egito Antigo, alguns temas perpassam diversos 

textos e gêneros textuais. Em muitos deles, busca-se um equilíbrio entre falar e 

ouvir, entre pensar e agir, pois os efeitos do (não-) agir na sociedade são 

ponderados através do autocontrole reflexivo, uma vez que prevalece um 

senso de justiça e de solidariedade social (mꜣꜥt). Há, portanto, uma incitação ao 

aprimoramento de si e à educação e ao conhecimento que é típico do 

pensamento filosófico, o qual pode se expor pela crítica à reversão dos valores 

sociais (como os textos pessimistas), pela comparação entre o sábio e seu 

 

11 Um exemplo do posicionamento de Lichtheim (1983, p. 115, tradução minha), aparece ao 

comparar o discurso moral com obras gregas: “Essa sistematização filosófica estava além 

do alcance da sabedoria egípcia”. 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

oposto (o ignorante ou o raivoso), pela reivindicação social por meio de mꜣꜥt 

(ex. Camponês Eloquente) ou pela reflexão sobre as virtudes (ao exemplo das 

miscelâneas e a oposição entre ser soldado ou escriba). O apreço ao 

conhecimento vale, consequentemente, tanto para seu uso ético em vida, 

quanto no pós-morte, como fica evidente pelo encantamento 125 do Livro dos 

Mortos (a Confissão Negativa). Disso se conclui facilmente que a Ética é a 

faceta mais evidente do pensamento filosófico egípcio – mas não a única! –, 

embora essa Filosofia, desenvolvida às margens do Nilo, tenha sido 

historicamente marginalizada em favor de modelos ocidentais e eurocêntricos, 

como os estudos bíblicos e a Filosofia tradicional. A instrução ‘escrita’ por 

Ankhsheshonq (será ele um autor ou mero personagem?) para seu filho, 

enquanto esteva preso a mando do faraó (por ter sabido de uma conspiração e 

não ter delatado), repercute a usual temática ética exposta acima. 

Em relação ao estilo de escrita, as máximas egípcias, para além de 

curtas, muitas vezes são de apenas uma linha, o que confere a essas frases 

sintéticas a categoria de monóstico (também chamado de monolínea ou 

mesmo monopartido). Essa característica é proeminente nos textos escritos em 

demótico (a exemplo dos Ensinamentos de Ankhsheshonq), nos quais cada 

máxima ocupa o espaço de uma linha da coluna do papiro, criando um efeito 

não só literário, como visual. Quem destaca essa questão é Lichtheim, 

afirmando que as “Instruções demóticas são compostas de frases simples, 

gramaticalmente e logicamente completas e autocontidas. […] escritas de 

forma que cada frase ocupe uma linha da página” (Lichtheim, 1983, p. 1, 

tradução minha). Uma economia cognitiva (Ercolani, 2024, p. 214) que é, a 

um só tempo, estilística, gramatical e visual – ou seja, uma prova do esforço 

de pensamento para o exercício da escrita, mas também de qualidade 

filosófica. 

Outra questão de estilo, como aponta Lazaridis (2007, p. 73), explica 

a razão dos estudiosos chamarem essas obras egípcias de “instruções”, pois 

encontra-se nelas uma alta frequência de imperativos, sendo uma forma verbal 

comum em provérbios monopartidos, tanto os afirmativos (faça!), os 

negativos (não faça!), como também os jussivos (que se faça!). O possível tom 

dogmático desse uso do imperativo nas máximas egípcias é interessante para 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

questionarmos a agência do sujeito ético, uma vez que precisamos levar em 

conta se a forma de apresentação desse pensamento, usualmente exposto por 

meio de figuras retóricas de autoridade (como um mestre/pai se dirigindo ao 

aprendiz/filho), sugere a persuasão ou a coerção, ou seja, se há uma imposição 

de poder ou uma exortação didática12. O interessante é que isso não escapou 

aos próprios egípcios, pois para além dos ensinamentos apresentarem valores 

morais, frutos da reflexão ética sobre a ação humana, podemos atestar, no 

Livro de Thoth13, que esse ponto era motivo de discussão, quase como uma 

meta-ética, na qual comprova-se a reflexão ética sobre os próprios textos que a 

debatiam: 

 

Então ele disse, Aquele-que-louva-o-conhecimento, ele 

disse: “Você chama de ‘líder’ aquele que sabe como agir 

ou o sábio é aquele que instrui o que se deve fazer? É um 

pai aquele que dá um exemplo a seu filho ou é a coerção 

da vara? É o supervisor do aprendizado aquele que 

instrui? O sofrimento do coração e língua é aquilo que 

causa que um profeta se manifeste. […] É um pai aquele 

que é um guia ou é um homem instruído aquele que 

ensina? (Livro de Thoth, linhas 285-290, tradução 

minha14). 

 

A passagem acima atesta um nível de abstração filosófica superior, 

pois discute as figuras retóricas (como o pai e o filho) e os principais 

conteúdos encontrados em diversos textos de instrução, abordando questões 

caras à filosofia, como a persuasão, a coerção e a educação. Isso comprova 

que os egípcios não registravam a moralidade vigente de forma acrítica, mas 

refletiam sobre ela e debatiam sobre os textos que abordavam assuntos éticos. 

Em relação ao seu conteúdo próprio, os Ensinamentos de Ankhsheshonq 

 

12 A partir de Lazaridis (2007, p. 73). 

13 Trata-se de um texto editado a partir de fragmentos em demótico, de datação incerta, 

apresentando um diálogo entre um deus (possivelmente Thoth) e um aprendiz, o mr-rḫ, 

semanticamente próximo do φιλόσοφος, porém aparecendo na passagem citada como ḥs-

rḫ; publicado por Jasnow e Zauzich (2021). 

14 A partir de Jasnow e Zauzich (2021, p. 105-106). 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

também tratam sobre o melhor caminho a ser seguido, por isso a nomenclatura 

de instrução, pois o intuito do autor (na narrativa) é instruir seu filho (o que é, 

na verdade, uma figura que representa o leitor) a ser uma pessoa melhor. O 

texto sugere, entre outros temas, a importância de estar presente e disponível 

para as pessoas ao redor, de tentar compreender as coisas e adquirir 

conhecimento, de ter o coração agradável, isto é, não carregar a ira consigo, de 

manter o corpo sadio e de pensar antes de falar – quiçá poderíamos chamar de 

uma ética da presença. Afinal, Ankhsheshonq foi preso a mando do faraó e 

quis escrever instruções morais para que seu filho, privado da presença 

paterna, pudesse crescer como um homem justo ouvindo os conselhos de seu 

pai. Enfim, as máximas de uma linha, com imperativos e afirmativos e 

negativos, definem a melhor ação moral a ser tomada, conforme compreende 

o autor (ou autores) desse sebayt. Contudo, para o nosso propósito aqui, não 

basta analisar a Filosofia contida nesse texto de instrução, mas refletir sobre o 

porquê de Demócrito ser um nome conhecido e Ankhsheshonq não. 

 

 

A busca por uma estrutura de pensamento e o problema do passaporte 

 

Com o que vimos acima, detectamos que mesmo que as máximas 

morais sejam consideradas inferiores, aquelas de passaporte grego encontram 

maior aceitação na Filosofia tradicional. Isso permite que autores mais 

conhecidos e revistas mais renomeadas não evitem tratá-las como objeto do 

pensamento filosófico nem tampouco seus autores encontrem tantos 

problemas para a publicação. Todavia, as máximas morais egípcias (e, 

obviamente, o mesmo acontece com os textos da Mesopotâmia) se deparam 

com um duplo juízo negativo: por um lado, temos a mesma dificuldade de 

reconhecimento que qualquer máxima moral em grego antigo teria, porém, 

por outro lado, a Filosofia mais tradicional (eurocêntrica) renega que possa ter 

havido pensamento filosófico no Egito e, por isso, encontram-se um número 

ainda menor de publicações que tratem do tema. 

Em si mesma, uma máxima é curta, sintética e condensada. No 

entanto, um conjunto delas, encontradas no mesmo texto, permite que se 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

discuta uma estrutura geral e se recomponha um saber filosófico. O tratamento 

ético das máximas se dá por meio dessa reconstrução, isto é, precisa haver 

uma tentativa de remontagem desses conteúdos parciais e isolados, para que 

deles se tire uma percepção filosófica que refletiu sobre a moral de um 

determinado tempo e região. Se isoladamente uma máxima perde sua força, 

em conjunto, elas perfazem a dimensão ética de um autor antigo, seja ele 

conhecido ou não. O juízo desse autor original, que escolhe qual máxima 

perpetuar em texto escrito, é um processo de reflexão, o que confere o caráter 

ético desses textos, normalmente hierarquizados como não-filosóficos, mas 

que podem, de acordo com um bom tratamento, se apresentarem como uma 

Ética reconstituída. 

Aqui no Brasil, por exemplo, temos o trabalho publicado por Renato 

Noguera (2013, 2015), em relação ao sebayt de Amenemope. Ao realizar uma 

cardiografia e tratar esse pensamento como Ética da serenidade, Noguera 

realiza um movimento análogo ao que vimos com Vlastos e Annas em relação 

a Demócrito, pois buscou reconstituir uma estrutura presente nas máximas 

morais. Nas Instruções de Amenemope, seguindo a leitura de Noguera, o 

coração é, simultaneamente, o centro do pensamento e das emoções, sendo 

que o sábio, ou melhor, o filósofo, é aquele que busca manter seu coração 

sereno, permanecendo em paz como um homem silencioso que sabe 

diferenciar o momento de falar e de se calar, evitando assim se tornar raivoso e 

imprudente. É esse tipo de tratamento que é essencial a ser feito quando 

tratamos máximas morais, pois a economia cognitiva delas, como falava 

Ercolani (2024, p. 214), se desvela a partir da reflexão crítica que compara as 

máximas e se atenta aos conceitos que se destacam, reconstituindo assim um 

pensamento propriamente ético, exposto nos moldes atuais, e inserido não 

mais na literatura sapiencial, mas na própria Filosofia. 

Além disso, não devemos esperar o molde grego em textos mais 

antigos que a própria civilização helênica. A filosofia feita na Grécia é um tipo 

específico e outras civilizações anteriores nos legaram pensamentos 

filosóficos que foram expostos de maneira distinta. Considero um erro o mero 

descarte desse pensamento originado em terras para além da Grécia, pois tratá-

los como literatura sapiencial é um modo de não os reconhecer dentro dos 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

domínios da Filosofia. Isso é fruto de um pensamento colonial, que estipulou 

uma sociedade como modelo ideal e desprezou outras formas de reflexão 

filosófica que se expressaram de modo distinto. A Filosofia no momento em 

que teve acesso aos textos de tradições mais antigas, como da Mesopotâmia e 

do Egito, simplesmente os descartou, mas o que deveria ter sido feito era uma 

mudança metodológica. Como acessar aquela ‘nova’ Filosofia? Essa deveria 

ter sido a questão posta ainda no século XIX, quando iniciou-se a decifração 

dessas línguas e a publicação das traduções desses ‘novos’ textos. 

Contudo, não foi isso que foi feito e mesmo hoje em dia ainda se 

busca adequar essas outras formas de pensar à metodologia tradicional, 

mesmo naqueles que se dizem descoloniais. Há um problema metodológico 

para acessar essas Filosofias mais antigas, pois o que estamos acostumados a 

lidar surge constituído a partir da Filosofia grega, a qual difere dessas outras 

em muitos aspectos. Por exemplo, caímos em erro ao forçar a autoridade e a 

originalidade da figura de um autor, enquanto que, na verdade, muitos textos 

da Mesopotâmia e do Egito indicam que a autoria não é uma característica tão 

óbvia, o que acarreta problemas de datação e de reconhecimento de quem de 

fato é o autor, pois além da identificação faltosa, há a perceptível influência da 

oralidade, da escrita anônima (feita em templos por exemplo) e de muita 

intertextualidade. Há, em razão disso, um campo aberto à reflexão 

contemporânea. Ao contrário do mundo greco-romano, as tradições da 

Mesopotâmia e do Egito contam com uma pluralidade de textos que só 

recentemente na história mundial começaram a ser lidos e discutidos, algo em 

torno de duzentos anos, pois antes esse conhecimento se encontrava 

impossibilitado de ser estudado por um longo período, ou seja, o 

encadeamento da tradição foi quebrado por muitos séculos (em torno de um 

milênio e meio). Uma discussão metodológica precisa, portanto, ser feita para 

melhor nos aproximarmos dos pensamentos que fogem ao padrão de raízes 

platônico-aristotélicas, com isso, revisando a anterior definição do que é 

considerado Filosofia ou não. É, portanto, um problema de método do século 

XIX em diante (quando surgem as traduções a partir da decifração do egípcio 

e da escrita cuneiforme), não uma falta ou qualidade inferior dessas Filosofias, 

as quais muitas vezes aparecem sintetizadas em máximas morais. 



O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Consequentemente, esse (falso) encontro de Demócrito e 

Ankhsheshonq, ou similares, pode muito bem ser explorado em sala de aula, 

para incentivar o pensamento crítico dos alunos em formação, para que não 

reproduzam, sem nem ao menos ponderar, um modelo de Filosofia que ainda 

não foi plenamente repensado mesmo após dois séculos da descoberta dessas 

outras tradições. Uma sugestão é apresentar máximas morais de distintos 

textos (egípcios, gregos ou babilônicos, por exemplo), dispostas lado a lado, 

independentemente da língua em que foram escritas, e sem identificar seus 

autores, apenas expondo o texto bruto, sem contextualizar muito de primeira. 

Dessa forma, podemos incentivar a reflexão sobre o que é a própria Filosofia 

e, em um segundo momento, discutir sobre como podemos desenvolver essas 

máximas em seu contexto original, para além de identificar que, isoladamente 

e por si mesmas, não é por conta da língua em que foram escritas que seu 

valor se sobressai. A origem das máximas, o passaporte de seu autor, não pode 

ser o critério exclusivo para definir o que é aceito na Filosofia ou não. 

Consequentemente, a descolonidade do séc. XXI precisa reinventar o acesso a 

essas máximas escritas de modo mais arcaizante, com grande economia de 

palavras, para que seu verdadeiro valor possa se desvelar. 

 

 

Conclusão 

 

O problema não é o formato enxuto da máxima moral, mas a 

leitura que se faz dela. Precisa-se de mais estudos atentos à possibilidade 

de reconstrução de uma estrutura, que com isso demonstrem que não há 

apenas observações sobre a moral dominante, mas reflexão ética. As 

máximas são frases sintéticas que devem ser tomadas em conjunto para 

podermos reconstituir um pensamento ético. Logo, a questão não é o valor 

em si de cada frase isoladamente, mas a capacidade de expor a estrutura do 

pensamento, como um todo. Em termos estruturais, penso em algo como o 

valor da diferenciação em Ferdinand de Saussure, que através da fala 

identifica o fonema como a parte mínima que possibilita a linguagem, ou 

seja, em relação a nossa discussão, as máximas seriam então como 



Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

filosofemas, que postos em uma estrutura maior nos permitiriam diferir 

juízos e retraçar escolhas éticas que caracterizam a reflexão sobre os 

valores morais, permitindo assim identificar quais atitudes estavam sendo 

encorajadas em detrimento de comportamentos considerados nocivos. 

Do que foi apresentado com mais destaque ao longo do artigo, 

percebemos que o etnocentrismo aceita Demócrito, mas não aceita um 

texto egípcio, como o de Ankhsheshonq. Apenas uma geografia é 

publicável na Filosofia, a outra é considerada mera ‘sabedoria’ e nem pode 

se defender sozinha. Por si só isso já é um juízo de valor, assentado na 

reprodução de uma ideologia colonial que hierarquiza a produção 

filosófica de sociedades distintas, de continentes com histórico conflitante. 

É preciso, então, nos questionarmos quanto ao juízo de valor na separação 

do que é alçado à posição maior de Filosofia e ao que é relegado a algo 

inferior, de qualidade menor, isto é, à literatura sapiencial, sejam essas 

máximas escritas em egípcio ou grego antigo. 

 

 

Referências 

ARISTÓTELES. Arte da Retórica. Trad. Rodrigo Bravo. São Paulo: Madamu, 

2023. 

ASSMANN, Jan. Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale. Paris: 

Maison de Vie, 2010. 

ASSMANN, Jan. Weisheit, Schrift und Literatur im alten Ägypten. In: 

ASSMANN, Aleida. Weisheit: Beiträge zur Archäologie der literarischen 

Kommunikation III. Leiden: Brill, 1991. p. 475-500. 

BALLESTEROS, Bernardo. Proverbs and Gnōmai in the Epic of Gilgamesh. In: 

SIRONI, Francesco; VIANO, Maurizio. Wisdom Between East and West: 

Mesopotamia, Greece and Beyond. Venice: Fondazione Università Ca’ Foscari, 

2024. p. 235-270. DOI: https://doi.org/10.30687/978-88-6969-776-0/013. 

CARMO, Felipe. Sabedoria na Bíblia hebraica: uma breve introdução ao gênero 

literário sapiencial. 2018. 203 f. Dissertação (Mestrado em Estudos Judaicos e 

Árabes) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de 

São Paulo, São Paulo, 2018. 

https://doi.org/10.30687/978-88-6969-776-0/013


O dia em que Demócrito encontrou Ankhsheshonq 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

DIELS, Hermann. Die Fragmente der Vorsokratiker. vol. 2. Berlin: 

Weidmannsche Buchhandlung, 1922.  

DIETRICH, Jan. Wisdom in the Cultures of the Ancient World: A General 

Introduction and Comparison. In: OSHIMA, Takayoshi M.; KOHLHAAS, 

Susanne. Teaching Morality in Antiquity: Wisdom Texts, Oral Traditions, and 

Images. Tübingen: Mohr Siebeck, 2018. p. 3-18. 

ERCOLANI, Andrea. Proverbs and Wisdom Traditions in Archaic Greek Culture. 

In: SIRONI, Francesco; VIANO, Maurizio. Wisdom Between East and West: 

Mesopotamia, Greece and Beyond. Venice: Fondazione Università Ca’ Foscari, 

2024. p. 213-234. DOI: https://doi.org/10.30687/978-88-6969-776-0/012. 

FOX, Michael. Two Decades of Research in Egyptian Wisdom Literature. 

Zeitschrift für Ägyptische Sprache und Altertumskunde, v. 107, n. 1, p. 120-135, 

1980. DOI: https://doi.org/10.1524/zaes.1980.107.1.120. 

LAZARIDIS, Nikolaos. Wisdom in loose form: the language of Egyptian and 

Greek proverbs in collections of the Hellenistic and Roman periods. Leiden: Brill, 

2007. DOI: https://doi.org/10.1163/ej.9789004160583.i-320. 

LICHTHEIM, Miriam. Late Egyptian Wisdom Literature in the International 

Context: A Study of Demotic Instructions. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 

1983. 

LICHTHEIM, Miriam. Moral Values in Ancient Egypt. University Press Fribourg: 

Fribourg, 1997. 

NOGUERA, Renato. A ética da serenidade: O caminho da barca e a medida da 

balança na filosofia de Amen-em-ope. Ensaios Filosóficos, v. 8, p. 139-155, 2013. 

NOGUERA, Renato. Amenemope, a filosofia e o coração, ou, a cardiografia (do 

pensamento). In: BRANCAGLION, Antonio et al. SEMNA: estudos de 

egiptologia II. Rio de Janeiro: Editora Kline, 2015. p. 117-127. 

PLATÃO. Apologia de Sócrates: precedido de Sobre a piedade (Êutifron) e 

seguido de Sobre o dever (Críton). Trad. André Malta. São Paulo: L&PM Pocket, 

2008. 

RITNER, Robert Kriech. The Instruction of ꜤOnchsheshonqy (P. British Museum 

10508). In: SIMPSON, William. The literature of ancient Egypt: an anthology of 

stories, instructions, stelae, autobiographies, and poetry. New Haven: Yale 

University Press, 2003. p. 497-577. 

SIMPSON, William. The literature of ancient Egypt: an anthology of stories, 

instructions, stelae, autobiographies, and poetry. New Haven: Yale University 

Press, 2003. 

https://doi.org/10.30687/978-88-6969-776-0/012
https://doi.org/10.1524/zaes.1980.107.1.120
https://doi.org/10.1163/ej.9789004160583.i-320


Carlos Augusto de Oliveira Carvalhar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76924, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

VLASTOS, Gregory. Ethics and Physics in Democritus (Part One). The 

Philosophical Review, v. 54, n. 6, p. 578-592, 1945. DOI: 

https://doi.org/10.2307/2181547. 

VLASTOS, Gregory. Ethics and Physics in Democritus (Part Two). The 

Philosophical Review, v. 55, n. 1, p. 53-64, 1946. DOI: 

https://doi.org/10.2307/2181570. 

 

 

Data de registro: 04/02/2025 

Data de aceite: 18/06/2025 

 

https://doi.org/10.2307/2181547
https://doi.org/10.2307/2181570

