
Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

  A liberdade como categoria filosófica no 

materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

 

Robson Machado* 

 

Resumo: Este artigo tem o objetivo de analisar a liberdade como categoria 

filosófica no materialismo histórico-dialético. Parte do pressuposto que a liberdade 

materialista se contrapõe à liberdade abstrata, tributária da concepção de mundo 

liberal. No primeiro momento, o artigo discute o papel da liberdade no 

materialismo histórico-dialético e destaca as principais controvérsias que 

envolvem essa categoria. Evidencia a imprescindibilidade das obras Manuscritos 

Econômico-Filosóficos e Para uma Ontologia do Ser Social para estudo da 

liberdade desde a perspectiva ontológico-genética. No segundo momento, 

investiga e expõe a categoria liberdade desde a ontologia materialista. Ressalta a 

relação da liberdade materialista com o trabalho, especialmente entendido como 

atividade produtora de valor de uso. Com efeito, analisa a imanência da liberdade 

com a necessidade e frisa a sua relação com o desenvolvimento do gênero 

humano. Conclui pela necessidade de se compreender a categoria liberdade sob as 

implicações da sociedade de classes, isto é, sob as determinações do trabalho 

como atividade produtora de valor de troca. 

 

Palavras-chave: Liberdade; Necessidade; Trabalho; Humanização; Marxismo.   

 

* Doutor em Educação pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). Professor do 

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Sul de Minas-Gerais 

(IFSULDEMINAS). E-mail: robsonmachado.historia@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/8469339321228318. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5866-2734. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76838  

  

mailto:robsonmachado.historia@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/8469339321228318
https://orcid.org/0000-0001-5866-2734
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76838
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76838


A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

Freedom as a philosophical category in 

historical-dialectical materialism: 

considerations from the ontological-

genetic perspective 

 

Abstract: This article aims to analyze 

freedom as a philosophical category in 

historical-dialectical materialism. It is 

based on the assumption that materialist 

freedom is opposed to abstract freedom, 

which derives from the liberal conception 

of the world. Firstly, the article discusses 

the role of freedom in historical-dialectical 

materialism and highlights the main 

controversies surrounding this category. It 

highlights the indispensability of the works 

Economic-philosophical Manuscripts and 

For an ontology of the social being for the 

study of freedom from the ontological-

genetic perspective. In the second moment, 

it investigates and exposes the category of 

freedom from materialist ontology. It 

highlights the relationship between 

materialist freedom and work, especially 

understood as an activity that produces use 

value. In effect, it analyzes the immanence 

of freedom with necessity and highlights 

its relationship with the development of the 

human race. It concludes by the need to 

understand the category of freedom under 

the implications of class society, that is, 

under the determinations of work as an 

activity that produces exchange value. 

 

Keywords: Freedom; Need; Work; 

Humanization; Marxism. 

 La libertad como categoría filosófica en el 

materialismo histórico-dialéctico: 

consideraciones desde la perspectiva 

ontológico-genética 

 

Resumen: Este artículo tiene como objetivo 

analizar la libertad como categoría filosófica 

en el materialismo histórico-dialéctico. Se 

basa en el supuesto de que la libertad 

materialista se opone a la libertad abstracta, 

que se deriva de la concepción liberal del 

mundo. En primer lugar, el artículo analiza el 

papel de la libertad en el materialismo 

histórico-dialéctico y destaca las principales 

controversias en torno a esta categoría. Se 

destaca la indispensableidad de las obras 

Manuscritos económico-filosóficos y Para 

una ontología del ser social para el estudio de 

la libertad desde la perspectiva ontológico-

genética. En el segundo momento, investiga 

y expone la categoría de libertad frente a la 

ontología materialista. Destaca la relación 

entre la libertad materialista y el trabajo, 

especialmente entendido como una actividad 

que produce valor de uso. En efecto, analiza 

la inmanencia de la libertad con la necesidad 

y destaca su relación con el desarrollo de la 

raza humana. Se concluye por la necesidad 

de comprender la categoría de libertad bajo 

las implicaciones de la sociedad de clases, es 

decir, bajo las determinaciones del trabajo 

como actividad productora de valor de 

cambio. 

 

Palabras clave: Libertad; Necesidad; 

Trabajar; Humanización; Marxismo. 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

A liberdade, como categoria filosófica, cumpre papel destacado no 

âmbito da luta de classes, sobretudo se levarmos em conta os movimentos 

sociais e políticos que se desencadearam a partir do século XVIII e se 

consolidaram com o advento da sociedade liberal. À vista disso, é preciso 

considerar que diferentes segmentos sociais se posicionam em defesa da 

liberdade, desde a burguesia, escudada pela concepção filosófica liberal, 

até o proletariado, concretamente representado pelo materialismo 

histórico-dialético.  

Se está claro que as duas correntes filosóficas anteriormente 

citadas se antagonizam e defendem propostas de sociedade diametralmente 

opostas, cabe reconhecer que a categoria liberdade não é encarada da 

mesma forma pela tradição liberal e pelo materialismo histórico-dialético. 

Afinal, as propostas políticas e econômicas assumidas pelos intelectuais da 

burguesia, em nome da liberdade, não dizem respeito aos interesses dos 

trabalhadores, ainda que muitos trabalhadores demonstrem resignação 

diante delas. 

Em contexto de profunda crise da sociabilidade vigente, é 

recorrente o apelo à liberdade com o objetivo de legitimar as reformas que 

tencionam a recomposição da hegemonia burguesa e a permanência do 

status quo. O uso corrente da liberdade - isto é, da forma como ela aparece 

na narrativa dominante nesta sociedade, seja em leis, pronunciamentos, 

discursos, pareceres etc. - não compreende a sua dimensão materialista. A 

concepção hegemônica de liberdade refere-se à liberdade abstrata. 

Diante disso, neste artigo, analisamos a categoria liberdade em 

conformidade com o materialismo histórico-dialético, concepção de 

mundo reconhecidamente objetivista e realista. Dada a importância do 

problema, bem como sua complexidade e dimensão, optamos por abordá-

lo desde a perspectiva ontológica. Com essa finalidade, dividimos o artigo 

em dois momentos. 

No primeiro momento, discutimos a centralidade da liberdade no 

materialismo histórico-dialético e defendemos que tal centralidade se 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

exprime nas obras dos precursores dessa corrente de pensamento, Marx e 

Engels, replicando-se no legado teórico dos intelectuais marxistas. A 

despeito disso, argumentamos que a categoria liberdade, em si, isto é, 

especificamente, não é um objeto usual na literatura marxista.  

Considerando o trabalho de pesquisa que precede a redação deste 

artigo, destacamos as controvérsias que envolvem a literatura marxista e a 

reflexão relativa à liberdade. Evidenciamos as polêmicas suscitadas pela 

tradição althusseriana, bem como a recente e ruidosa publicação de 

Manacorda (2012) sobre Marx e a liberdade. Finalmente, enfatizamos a 

importância dos Manuscritos Econômico-Filosóficos (2015) para a análise 

da categoria em questão. 

No segundo momento, tratamos da categoria liberdade conforme a 

concebe o materialismo histórico-dialético. A fim de identificar suas 

determinações históricas e materiais, analisamo-la desde sua constituição 

ontológica. Para essa finalidade, tomamos como referências fundamentais 

textos clássicos de Marx e Engels e as seminais reflexões de Lukács 

(2013) contidas em Para uma Ontologia do Ser Social. 

O estudo ontológico da liberdade exigiu o exame de sua relação 

genética com o trabalho e, por consequência, com a atividade teleológica1. 

Destacamos o imanentismo existente entre a liberdade e a necessidade, 

categoria com a qual mantém vínculo contraditório e de recíproca 

determinação. Tudo isso permitiu explicitar a conexão entre a liberdade 

materialista e o desenvolvimento do gênero humano. 

 

 

1 Trataremos aqui do trabalho concreto, isto é, do trabalho como produtor de valor de uso, 

entendido como atividade humana direcionada à satisfação das necessidades, sejam elas 

espirituais ou materiais. Tal valor diz respeito à qualidade do produto do trabalho, 

independentemente de ser trocado ou não no mercado. Conforme observa Carcanholo 

(1998, p. 19): “Deve-se salientar que o valor de uso é uma propriedade da riqueza 

independente de sua forma histórica. Não importa qual seja o modo de produção; o homem 

produz riqueza com o objetivo de satisfazer suas necessidades, seja de forma direta (meio 

de subsistência) ou indireta (meio de produção). Isso permite a Marx afirmar que os valores 

de uso constituem o conteúdo material da riqueza, qualquer que seja a forma social desta”. 

Nesse sentido, o valor de uso distingue-se do valor de troca, que se refere à quantidade pela 

qual um bem pode ser trocado por outro (Bottomore, 1988). 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

A centralidade da categoria liberdade no materialismo histórico-

dialético 

 

É preciso apontar, ainda que para efeito de situar o objeto da 

liberdade na produção marxiana e marxista, que não há consenso entre os 

intelectuais quanto ao papel da liberdade nas obras de Marx e que este não 

se pôs a escrever uma obra que verse especialmente sobre a categoria 

liberdade em sua totalidade2. Para nós, no entanto, toda a produção de 

Marx traz a liberdade como objeto, razão e direção da práxis 

revolucionária, e o mesmo deve se aplicar às obras que tenham a pretensão 

de contribuir com o desenvolvimento de uma concepção de mundo 

materialista histórica.  

A categoria liberdade não costuma ser um dos objetos mais usuais 

da literatura marxista, sobretudo entre os autores que buscam uma 

abordagem da obra madura de Marx, posicionando-se com desconfiança 

diante dos escritos da juventude, por considerá-los a manifestação da fase 

idealista desse autor (Bastos Filho, 2018, p. 22). Entre esses destacam-se 

os teóricos de tradição althusseriana, inclinados a encarar as discussões 

sobre a liberdade como pouco científicas, circunscritas a uma perspectiva 

humanista-especulativa que, ao que indicam, só começaria a ser superada 

na obra Ideologia Alemã (1846). Tal traço teórico-argumentativo se 

justifica em razão da proposição althusseriana do coupure 

 

2 Em 1842, Marx, então redator-chefe da Gazeta Renana, em luta contra o autoritarismo e a 

opressão da censura intensificada a partir de 1841, com a ascensão de Friedrich Wilhelm IV 

ao trono da Prússia, escreve em defesa da liberdade de imprensa e comunicação (Marx, 

2006a). O jovem hegeliano de esquerda ainda não havia formulado o conceito de burguesia 

e proletariado; a crítica da sociedade era então centrada na oposição entre o Estado e o 

povo. Àquela altura, Marx iniciava sua crítica ao poder do Estado, posteriormente 

aprofundada na Crítica da filosofia do direito de Hegel (Marx, 2005). Destarte, a 

abordagem marxiana no texto de 1842 acerca da liberdade se dá sob uma de suas formas, a 

liberdade de expressão, quando ainda dava os primeiros passos em direção ao rompimento 

com as correntes liberais e idealistas. Por essa razão, não consideramos que tais escritos 

manifestem uma abordagem da liberdade em sua totalidade, isto é, em suas expressões 

ontológicas, antropológicas, gnosiológicas e axiológicas. Não obstante, reconhecemos o 

caráter seminal das formulações daquele período para o desenvolvimento da concepção 

materialista histórico-dialética de Marx. 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

épistémologique, em que o autor separa as produções da juventude, 

escritas sob influência de Hegel e Feuerbach – que, supostamente, 

qualificariam Marx como ideólogo – e os escritos da maturidade, 

efetivamente científicos, configurados como materialização do marxismo 

(Althusser, 2015)3. Para Althusser (2015, p. 25), as obras de Marx se 

ordenariam da seguinte maneira: obras de juventude (1840-1844), obras do 

corte (1845), obras da maturação (1845-1857) e obras da maturidade 

(1857-1883). 

No que diz respeito à categoria liberdade, o legado intelectual 

marxiano é também motivo de polêmicas. Na contramão do postulado pela 

corrente althusseriana, o livro de Manacorda (2012), Karl Marx e a 

Liberdade. Aquele Velho Liberal do Comunista Karl Marx, traduzido para 

o português por Paolo Nosella, adianta, no subtítulo, as causas das críticas. 

Segundo Manacorda (2012), a intenção ao titular a obra era caracterizar 

Marx como libertário – o que parece ser mais adequado –, mas a 

terminologia poderia resultar incongruente na interpretação, levando à 

compreensão equivocada de que fizesse alusão à concepção antimarxista. 

O autor, na tentativa de aproximar Marx da tradição liberal e 

defender a continuidade desse projeto teórico-social pelo criador do 

socialismo científico, mormente no que tange à categoria liberdade, 

 

3 No tocante à discussão do corte epistemológico e ao consequente debate ocasionado por 

essa formulação na esfera do marxismo, cabe aqui transcrevermos a declaração do filósofo 

húngaro István Mészáros, ao indicar sua reprovação quanto à redução e ao empobrecimento 

do pensamento de Marx em correntes sectárias, a-históricas ou ligadas ideologicamente ao 

projeto de manutenção da ordem do capital: “As numerosas versões da abordagem tipo 

‘jovem Marx contra velho Marx’ (ou o inverso) têm algo em comum. Trata-se de um 

esforço de opor a economia política à filosofia, ou a filosofia à economia política, e usar a 

autoridade de Marx em apoio dessa pseudo-alternativa. Falando em termos gerais, aqueles 

que desejam evadir os problemas filosóficos vitais – e de modo algum especulativos – da 

liberdade e do indivíduo se colocam ao lado do Marx “científico”, ou “economista político 

maduro”, enquanto os que desejariam que o poder prático do marxismo (que é inseparável 

de sua desmistificação da economia capitalista) nunca tivesse existido exaltam o “jovem 

filósofo Marx [...]” (Mészáros, 2006, p. 208). 

Além disso, na assertiva anteriormente apresentada, Mészáros salienta justamente a 

importância do problema filosófico que tange à liberdade ser tratado pelo marxismo de 

modo a superar as dicotomias que acabam por extenuá-lo. 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

afiança a distinção entre a tradição intelectual liberal, isto é, os postulados 

do liberalismo, e o que chama de “liberalismo real”. Ao fazê-lo, sinaliza 

para a defesa do socialismo, reanimando, igualmente, as críticas ao que se 

convencionou chamar de “socialismo real”.  

Ainda que seja necessário nos posicionar em defesa da superação 

dos limites do socialismo realmente existente, em favor do socialismo 

revolucionário, parece-nos precipitado equiparar os fenômenos – realidade 

capitalista e experiências socialistas no século XX -, sobretudo porque a 

equiparação impede o reconhecimento dos avanços que as experiências 

socialistas trouxeram para a humanidade, seja pelos ganhos sociais que 

proporcionaram no interior do antigo campo socialista, seja pelo efeito-

temor que produziram no mundo do capital (Netto, 1995, p. 85). Além 

disso, tal equiparação concorre complacente com os teóricos do 

liberalismo, no sentido de eximi-los de quaisquer responsabilidades sobre 

a ordem do capital e sobre a liberdade em sua forma idealista e abstrata4. A 

verdade é que os intelectuais liberais, defensores da hegemonia burguesa, 

postando-se ao lado da supremacia econômica, são capazes de produzir as 

mais variadas formas de mistificações ideológicas, o que não condiz com a 

reflexão histórico-crítica. 

A equiparação realizada por Manacorda resulta na defesa dos 

ideólogos do liberalismo e na ideia de que Marx não só é um teórico de 

tradição liberal, como nunca abandonou tal concepção e que suas críticas à 

sociedade burguesa traduzem a intenção de avançar as bases liberais, ou 

seja, realizar o que há de nevrálgico na herança iluminista: a liberdade e a 

igualdade. 

Nas palavras do autor italiano: 

 

 

4 Manacorda, ao questionar a relação entre o postulado marxiano (comunismo), a liberdade 

e o socialismo real, faz o mesmo com o que decorre da tradição liberal: “parece-me, 

também, que o mesmo discurso pode aplicar-se ao liberalismo e, sobretudo, ao 

neoliberalismo do mundo globalizado, que por justiça, chamarei de ‘liberalismo real’[...]” 

(Manacorda, 2012, p. 12). E arremata: “Enfim, tanto uma ideologia quanto a outra, ao se 

converterem em prática, se tornaram algo diferente do que tinha sido pensado por seus 

autores” (Manacorda, 2012, p. 13). 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Marx foi um herdeiro da grande tradição liberal. Teve 

uma ascendência iluminista e uma formação laica, e 

nunca pensou em desmenti-las. Mas, mesmo 

criticando os resultados liberais e as evidentes 

contradições do liberalismo real, esteve sempre à 

procura de uma liberdade maior, à qual associou 

justiça e igualdade (Manacorda, 2012, p. 16). 

 

Concordamos que Marx estivesse à procura de uma liberdade 

maior, associada à justiça e à igualdade. Ademais, não negamos que tenha 

sido fortemente influenciado por pensadores da tradição liberal. Fazê-lo 

seria o mesmo que fechar os olhos para uma obviedade, haja vista toda a 

sua crítica sobre a economia e a filosofia política burguesa, assim como 

toda a sua formação intelectual e política na Prússia oitocentista (Gabriel, 

2013). Entretanto, a despeito disso, não vimos linearidade continuísta entre 

a tradição liberal e a teoria marxiana no que diz respeito às proposições 

gerais, isto é, no que tange ao modo de produção e à organização da 

sociedade e, em especial, no que se refere à categoria liberdade. Em outras 

palavras, não há desenvolvimento lógico e coerente entre a produção 

marxiana e a tradição liberal, pois exprimem concepções de mundo 

contrastantes e inconciliáveis. Portanto, a afirmação de Manacorda (2012, 

p. 23): “Marx não renunciará jamais aos ideais liberais, mas somente 

criticará o liberalismo real e suas contradições. O do autor é um 

liberalismo crítico, assim como seu comunismo é também crítico”, embora 

traga elementos que consideremos verdadeiros, ela nos parece temerária, 

porque o legado de Marx – e assim o é também o marxismo – é de ruptura, 

de superação, ainda que por incorporação, da sociedade burguesa e liberal. 

Política, econômica e epistemologicamente o campo marxista 

analisa e encara a realidade de outra maneira. Seu compromisso com a 

verdade não faz concessões ao obscurantismo, como é comum aos 

intelectuais vinculados ao modo capitalista de produção5 – esses sim, 

 

5 Tais intelectuais estão posicionados em diversas áreas do conhecimento. Como exemplos, 

ainda que sucintos, podemos listar os que estão a serviço do keynesianismo, do 

neoliberalismo, do neopositivismo, do neoprodutivismo, do pós-modernismo, entre outros. 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

herdeiros e prosseguidores do pensamento liberal. O legado de Marx é o da 

revolução socialista como pontapé para a construção do comunismo, o que 

não deixa dúvidas sobre a defesa da alteração radical e profunda da 

sociedade em sua estrutura e totalidade6. 

Cabe ressaltar que, se não estamos inteiramente de acordo com 

Manacorda (2012), também não endossamos o postulado althusseriano, 

visto que reconhecemos o percurso científico e epistemológico de Marx e 

encaramos as mudanças e permanências de sua trajetória como um traço 

enriquecedor de sua obra e do desenvolvimento de sua individualidade. 

Consequentemente, sustentamos uma continuidade entre as obras de 

juventude e as obras de maturidade, pois as produções que precedem o 

“corte epistemológico” indicam as bases do materialismo mais sofisticado 

patente em O Capital (Bastos Filho, 2018, p. 26). 

Assim, obras apresentadas pela tradição althusseriana como a 

revelação de um Marx ideólogo (Althusser, 1999; 2002), a saber, os 

Manuscritos de 1844, nos parecem de fundamental importância para a 

compreensão ontológica da liberdade a partir do materialismo histórico-

dialético. Dessa maneira, e nisto estamos de acordo com Mészáros (2006, 

p. 23), “podemos chamar os Manuscritos de Paris de um sistema in statu 

nascendi, pois é nele que Marx explora sistematicamente, pela primeira 

vez, as implicações de sua ideia sintetizadora em todas as esferas da 

atividade humana”. É também nele, vale acrescentar, que formula um 

 

6 Não discordamos de Manacorda quando afirma que a herança de Marx é um projeto de 

avanço da liberdade, da justiça e da igualdade. O que colocamos em questão são os 

fundamentos epistemológicos, políticos e econômicos do marxismo diante da tradição 

liberal. Ainda que tenha afirmado: “[...] existe um Marx liberal e comunista no âmbito da 

tradição cultural”, não acreditamos que as implicações políticas e econômicas se deem 

separadamente da cultura. Manacorda, por não aprofundar a discussão sobre o liberalismo 

acaba por criar confusões conceituais e problemas interpretativos o que leva à identificação 

da liberdade liberal à materialista. No mais, reconhecemos sua intenção provocativa: 

“depois do ideal liberal-socialismo, depois da crise do socialismo real, deleito-me em 

propor um provocador ‘comunismo liberal’. [...] Se alguém quiser entendê-lo [Marx] fora 

de todas as lendas negativas ou positivas que se constroem ao seu redor, deve rever seu 

lastro cultural pondo de lado toda referência aos êxitos históricos do assim chamado 

socialismo real, como faríamos separando Voltaire da revolução francesa ou Cristo do 

catolicismo” (Manacorda, 2012, p. 15). 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

programa para investigações futuras. Ademais, a leitura dos Manuscritos 

econômico-filosóficos (Marx, 2015) nos proporciona o contato com uma 

rica e sistematizada contribuição de Marx a conceitos indispensáveis ao 

entendimento da liberdade como característica essencial do gênero 

humano, tais como: humanização, objetivação, apropriação e necessidade. 

Os Manuscritos econômico-filosóficos, obra tardiamente editada7, 

é tido como pedra angular no movimento de renovação teórico-filosófico 

do marxismo, em especial pela influência exercida sobre a produção 

madura de Lukács, expressa na Estética e na Ontologia. Sobre a relevância 

da obra, o autor em questão, em entrevista à sucursal da New Left Review 

em Budapeste, em 1968, afirmou: “Quando estive em Moscou, em 1930, 

Riazanov me mostrou os textos escritos por Marx em Paris, em 1844. 

Vocês nem podem imaginar minha excitação, a leitura desses manuscritos 

mudou minha relação com o marxismo e transformou minha perspectiva 

filosófica” (Jinkings, 2015, p. 8). 

Para José Paulo Netto (2012, p. 10-11), um dos fundamentos da 

paralisia teórica do marxismo, evidenciada pela “vulgata marxista-

leninista” que congelou a reflexão e a investigação no campo socialista ao 

longo de três décadas de stalinismo, residia justamente na liquidação da 

inspiração ontológica de Marx. Os Manuscritos guardam significativas e 

seminais contribuições para se refletir sobre a “inspiração ontológica” de 

Marx, especialmente relevante para compreender o objeto que aqui nos é 

estimado: a categoria liberdade. A obra, ao contrário do que querem fazer 

crer os teóricos de tradição althusseriana, faz incisiva crítica ao idealismo 

hegeliano, bem como à economia política de Smith, Say e Ricardo, 

apresentando em sua dupla abordagem – econômica e filosófica - 

rudimentos do seu socialismo humanista8 e da liberdade materialista. 

 

7 A edição ocorreu somente em 1932, pelo Instituto Marx e Engels de Moscou, oitenta e 

oito anos após a sua redação em Paris. 

8 Assim como José Paulo Netto (2012) e em oposição às conhecidas críticas da tradição 

althusseriana, seguimos adjetivando o socialismo de Marx como humanista, haja vista que 

sua edificação se dá em nome dos homens reais. Tal humanismo se reafirma em objeção às 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

As questões anteriormente arroladas expõem, ainda que 

sumariamente, os problemas com que nos deparamos no percurso de 

investigação da categoria liberdade no âmbito do materialismo histórico-

dialético. Tais questões – a não cientificidade e, portanto, não centralidade 

da liberdade na obra de Marx, e a continuidade em Marx do postulado 

liberal, ou seja, da liberdade idealista9 – nos pareceram primordiais diante 

do controverso debate acerca desse objeto – a categoria liberdade – no 

campo do marxismo. 

Cabe reiterar que a categoria liberdade sempre esteve presente na 

obra de Marx e na proposta marxista de sociedade. Toda crítica marxiana, 

como instrumento teórico da práxis social, busca desmistificar a economia 

e a filosofia política burguesa, isto é, acusar a sua natureza expropriatória e 

alienante no desempenho da opressão e da miséria humana. O que Marx 

pretende – e realiza – é a acusação da falta de liberdade na sociedade 

capitalista e a proposição da conquista da liberdade materialista. Não por 

acaso, ele faz referência à sociedade comunista como “Reino da 

Liberdade”, ou seja, o estágio de desenvolvimento possível para o gênero 

humano em que a liberdade real se apresenta de modo efetivo para todos 

os indivíduos. Em outras palavras, o comunismo é o triunfo do “Reino da 

 
condições de autoalienação dos indivíduos, isto é, à sua existência inumana na sociedade de 

classes. 

Sobre as discussões relativas ao humanismo nos Manuscritos, ver Mészáros (2006, p. 93). 

9 Cabe reforçar que, no caso da obra de Manacorda (2012), curiosa e contraditoriamente, 

reconhece-se a liberdade materialista. É o que nos parece expressar o trecho a seguir: 

“Marx abriu novos caminhos à reflexão filosófica apontando de toda falsa consciência a 

‘causação material’ (um termo usado em sua época por Franco Rodano, um comunista 

católico de muito talento) mirando a libertação da falsidade. Para ele, o pensamento é 

sempre pensamento de alguma coisa, a reflexão é sempre reflexão sobre alguma coisa e, 

para compreender a consciência, ele não parte da consciência, que é resultado último do 

crescimento do real, mas, sim, da concretude do operar humano. Em suma, trata-se de sua 

concepção unitária das coisas e dela deriva-se que, também em sua reflexão política, os 

temas ideais de tradição liberal e os temas econômicos da tradição socialista estão 

estritamente entrelaçados entre si: a abordagem sobre a liberdade é uma abordagem sobre 

o trabalho e a abordagem sobre o trabalho é uma abordagem sobre a liberdade. 

Resumidamente, são todas reflexões antropológicas a respeito do homem, sem a separação 

do físico e da consciência, numa concepção unitária da atividade material e espiritual” 

(Manacorda, 2012, p. 23-24, grifos nossos). 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Liberdade” sobre o domínio do “Reino da Necessidade”, a superação, 

conforme Marx, da “pré-história da humanidade”. 

Discordamos daqueles que defendem que o problema da liberdade 

seja uma abstração ou uma questão meramente retórica, constituindo-se 

em uma armadilha teórica que, portanto, não mereça espaço na abordagem 

marxista. A liberdade é uma questão prática e objetiva, posto que ela é um 

produto essencialmente histórico e humano, resultado da práxis dos 

homens na transformação da realidade – coletiva e individual. Não caberia, 

sob nenhuma hipótese, nos marcos do materialismo dialético, o 

silenciamento diante da imprescindibilidade do problema da liberdade, 

menos ainda a defesa de uma liberdade abstrata, que nada tem a ver com a 

concretude do mundo – pura ficção burguesa –, posto que tal defesa já é 

feita pelos intelectuais a serviço do capitalismo. 

A liberdade se põe em conformidade com a assertiva marxiana da 

segunda tese sobre Feuerbach: “A questão de saber se cabe ao pensamento 

humano uma verdade objetiva não é uma questão teórica, mas prática. É na 

práxis que o homem deve demonstrar a verdade, isto é, a realidade e o 

poder, o caráter terreno de seu pensamento [...]” (Marx, 2006b, p. 112). 

Nesse sentido, o marxismo não se limita a especulações, não se contenta 

em estabelecer uma análise das teorias da liberdade: procura resolvê-las 

por meio de práticas históricas. 

 

 

O trabalho como atividade fundante da liberdade materialista 

 

Para o marxismo, a liberdade é resultante da ação humana que se 

pronuncia mediante o domínio da natureza e da sociedade. É a 

manifestação histórica que se identifica na satisfação das necessidades e na 

promoção da cultura. Portanto, para essa concepção de mundo, a liberdade 

não existe na natureza, pois ela é um atributo especificamente humano que 

decorre, ontologicamente, da atividade laboral. Em outras palavras, o 

trabalho como atividade fundante do ser social é o que permite a 

materialização da liberdade. Por isso, Lukács (2013, p. 137), na grande 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

ontologia, afirma: “O caráter fundamental do trabalho para o devir do 

homem também se revela no fato de que sua constituição ontológica é o 

ponto de partida genético de outra questão vital, que move profundamente 

os homens ao longo de toda sua história: a liberdade”. 

À primeira vista, a conexão entre a liberdade e o trabalho pode 

gerar estranheza, principalmente se considerarmos a discussão, 

amplamente difundida no campo marxista, do trabalho alienado10. No 

entanto, a universalização do trabalho sob a forma alienada no modo de 

produção capitalista não nos impede de captar as contradições que lhe são 

características, isto é, as possibilidades de se produzir humanização, ainda 

que no interior da sociedade de classes (Duarte, 2016). 

Através do trabalho, o homem produz conscientemente uma nova 

realidade e age sobre a natureza, ativa e constantemente, a fim de dominá-

la, de torná-la a extensão de seu próprio corpo, criando, assim, os 

instrumentos de mediação necessários ao aperfeiçoamento de suas formas 

de ação. Com isso, os homens forjam-se enquanto seres genéricos, 

históricos e transformadores da realidade objetiva. Daí a afirmação 

marxiana e engelsiana de que os homens, ao contrário dos animais, 

produzem seus próprios meios de existência e, igualmente, sua própria 

vida material (Marx; Engels, 2001, p. 10-11). 

Segundo os precursores do materialismo histórico-dialético, a 

produção dos meios de existência, como resultado da atividade laboral cuja 

finalidade é a satisfação das necessidades, consiste no primeiro ato 

histórico. Com efeito, ao considerarem que a satisfação de uma 

 

10 Reconhecendo o dissenso corrente entre os autores marxistas e tradutores da obra de 

Marx, manifestamos que utilizaremos os termos alienação (entausserung) e estranhamento 

(entfremdung) como sinônimos, ou seja, como referência à objeção sócio-econômica à 

realização humana, marca incontestável da exploração do trabalho e da desigualdade social 

que se manifesta na vida material e espiritual dos seres humanos. Com efeito, acusamos não 

partilhar da posição dos que consideram que a obra marxiana apresente os vocábulos 

alienação e objetivação como congêneres. Sobre a querela ver: Lukács (2003, p. 25-26) e 

Ranieri (2011, p. 15-16). 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

necessidade permite a ascensão de novas e diferentes necessidades11 – o 

que instaura um ciclo contínuo de desenvolvimento –, Marx e Engels 

(2007, p. 33) atestam que a produção da necessidade corresponde ao 

primeiro ato histórico. Em suma, o primeiro ato histórico implica a 

produção dos meios de satisfação das necessidades e, ao mesmo tempo, a 

geração de novas necessidades. Trata-se do mesmo ato. Nessa estreita 

relação entre produzir os meios de satisfação das necessidades e produzir 

novas necessidades reside a força motriz de toda a história da humanidade 

que, tendo como alicerce o trabalho, revela-se um fenômeno de interação 

dialética entre a necessidade e a liberdade. Por essa razão, o trabalho como 

atividade vital é o que faz do homem um ser genérico12. 

É o trabalho que garante a sobrevivência humana, que permite o 

domínio da natureza, a satisfação das necessidades mais imediatas – 

comer, beber, vestir-se, aquecer-se, abrigar-se etc. – e o desenvolvimento 

de necessidades mais elaboradas, propriamente sociais. Em outras 

palavras, o trabalho é o que possibilita a objetivação e a realização dos 

indivíduos, o que assegura a existência do mundo verdadeiramente 

humano, o mundo da cultura. 

Acerca disso, assevera Marx: 

 

Precisamente por isso, na elaboração do mundo 

objetivo [é que] o homem se confirma, em primeiro 

lugar e efetivamente, como ser genérico. Esta sua 

produção é a sua vida genérica operativa. Através dela 

a natureza aparece como sua obra e sua efetividade 

(wirklichkeint). O objeto do trabalho é portanto a 

objetivação da vida genérica do homem: quando o 

 

11 Alguns autores fazem distinção entre os termos necessidade (notwendigkeit) e carência 

(bedurfnis). No desenvolvimento deste estudo, nós os tomaremos como sinônimos. 

É corrente o uso de carências para se referir às necessidades colocadas pela condição 

biológica do ser humano, bem como às suas vontades e desejos; e de necessidade para 

aludir à superação da condição de todas as carências, ou seja, a superação da sociabilidade 

capitalista. Assim, o uso de necessidade em diferenciação a carência nos parece reportar à 

revolução – Heller (1982, p. 135) as entende por “carências radicais”. 

12 Para uma análise rigorosa de tal questão, ver a obra A individualidade para si, de autoria 

do professor Newton Duarte (2013). 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

homem se duplica não apenas na consciência, 

intelectual[mente], mas operativa, efetiva[mente], 

contemplando-se, por isso, a si mesmo num mundo 

criado por ele. Consequentemente, quando arranca 

(entreisst) do homem o objeto de sua produção, o 

trabalho estranhado arranca-lhe sua vida genérica, sua 

efetiva objetividade genérica (wirkliche 

Gattungsgenstandlichkeit) e transforma a sua 

vantagem em relação ao animal na desvantagem de 

lhe ser tirado o seu corpo inorgânico, a natureza 

(Marx, 2015, p. 85). 

 

A partir das considerações anteriores, caberia a seguinte 

indagação: do ponto de vista materialista histórico-dialético, que relação 

tem a liberdade com o trabalho e a formação do ser humano? Ou melhor, 

por que a liberdade, em sua constituição ontológica, deve ser entendida a 

partir da sua inter-relação com o trabalho? 

Lukács (2013, p. 44) nos lembra que o trabalho abriga todas as 

determinações que constituem a essência do gênero humano, pois, 

enquanto outras categorias revelam-se puramente sociais – a título de 

exemplo, podemos lançar mão da categoria liberdade – , somente o 

trabalho, em sentido ontológico, promove a transição dos homens de seres 

meramente biológicos para seres propriamente sociais13. 

Da mesma maneira, Engels, ao escrever sobre a importância do 

trabalho na história da humanidade, afirma ser o trabalho “a condição 

básica e fundamental de toda a vida humana. E em tal grau que, até certo 

 

13 No decorrer deste estudo utilizaremos a expressão natureza como a concebe Marx, isto é, 

como referência a realidade humana: relação dialética do ser social com o mundo orgânico 

e inorgânico. Portanto, o vocábulo natureza quando não especificado fará menção ao 

“humanamente natural” e “naturalmente humano”. Nas palavras de Marx: “A essência 

humana da natureza está, em primeiro lugar, para o homem social; pois é primeiro aqui que 

ele existe para ele na condição de elo com o homem, na condição de existência sua para o 

outro e do outro para ele; é primeiro aqui que ela existe como fundamento da sua própria 

existência humana, assim como também na condição de elemento vital da efetividade 

humana. É primeiro aqui que sua existência natural se lhe tornou a sua existência humana e 

a natureza [se tornou] para ele o homem. Portanto, a sociedade é a unidade essencial 

completa (vollendete) do homem com a natureza, o naturalismo realizado do homem e o 

humanismo da natureza levado a efeito” (Marx, 2015, p. 106-107, grifos do autor). 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

ponto, podemos afirmar que o trabalho criou o próprio homem” (Engels, 

2006, p. 1). 

A assertiva engelsiana, anteriormente transcrita, pode ser 

entendida sob dois aspectos: o da evolução biológica da espécie humana e 

o da sua história social. O primeiro aspecto diz respeito ao papel do 

trabalho na transformação do organismo humano, na determinação de suas 

características físicas e biológicas, bem como na definição de sua estrutura 

mental e corporal. O segundo aspecto, por sua vez, manifesta-se no 

desenvolvimento das relações sociais e produtivas, isto é, em todo o 

patrimônio cultural engendrado pela humanidade dos primórdios aos dias 

atuais. 

Quanto a isso, faz-se esclarecedora a reflexão de Engels sobre o 

desenvolvimento da mão humana e de suas habilidades: 

 

Vemos, pois, que a mão não é apenas o órgão do 

trabalho; é também produto dele. Unicamente pelo 

trabalho, pela adaptação a novas e novas funções, pela 

transmissão hereditária do aperfeiçoamento especial 

assim adquirido pelos músculos e ligamentos e, num 

período mais amplo, também pelos ossos; unicamente 

pela aplicação sempre renovada dessas habilidades 

transmitidas a funções novas e cada vez mais 

complexas foi que a mão do homem atingiu esse grau 

de perfeição que pôde dar vida, como por artes de 

magia, aos quadros de Rafael, às estátuas de 

Thorwaldsen e à música de Paganini (Engels, 2006, p. 

4, grifos nossos). 

 

Ainda que Engels não trate a questão nestes termos, ele coloca em 

evidência os processos de hominização e humanização, nos quais, como se 

pode perceber, o trabalho desempenha funções importantes, mesmo que 

consideravelmente diferentes em cada circunstância histórica. 

Duarte (2013, p. 101), na esteira do postulado de Leontiev (1978), 

ao tratar da relação entre a evolução biológica da espécie humana e a 

história social, divide o desenvolvimento do ser humano em três grandes 

estágios. O primeiro estágio corresponde à evolução exclusivamente 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

biológica e tem como princípio a adaptação do ser ao meio natural. Os 

resultados dessa etapa evolutiva são transmitidos, ao longo de centenas de 

milhares de anos, aos descendentes hominídeos através do código 

genético. Logo, coincide com o processo de desenvolvimento de qualquer 

espécie animal.  

O segundo estágio – agora nos aproximamos do primeiro momento 

indicado na citação de Engels –, embora limitado às condições evolutivas 

da espécie e à sua capacidade adaptativa, expressa requisitos da vida 

social, como a rudimentar produção de instrumentos e formas incipientes 

de organização coletiva.  

Por fim, o terceiro e último estágio se dá com o surgimento da 

espécie Homo Sapiens como etapa mais evoluída. A partir de então, o 

desenvolvimento dos indivíduos não obedece às determinações biológicas, 

mas à prática social. 

A nós interessa o último estágio, esse correspondente à 

humanização e, consequentemente, à constituição ontológica do gênero 

humano. Isso implica dizer que o gênero humano, diferentemente da 

espécie humana, tem sua efetividade garantida pelas objetivações sociais, 

isto é, suas características não são transmitidas biologicamente como em 

qualquer outro animal, mas resultam de processos históricos que devem ser 

apropriados pelos indivíduos (Duarte, 2013, p. 39; 103). Daí o fato de 

Marx (2015) ter afirmado ser o trabalho a atividade vital dos homens, não 

somente porque esta atividade lhes assegura a existência física, mas porque 

é a atividade capaz de reproduzir as características fundamentais da 

genericidade humana14. 

 

14 Marx, ao tratar das mesmas questões, faz a seguintes considerações sobre o trabalho 

como atividade vital e a (re) produção do gênero humano: “Pois primeiramente o trabalho, 

a atividade vital, a vida produtiva mesma aparece ao homem apenas como um meio para a 

satisfação de uma carência, a necessidade de manutenção da existência física. A vida 

produtiva é, porém, a vida genérica. É a vida engendradora de vida. No modo (art) da 

atividade vital encontra-se o caráter inteiro de uma species, seu caráter genérico, e a 

atividade consciente livre é o caráter genérico do homem. A vida mesmo aparece só como 

meio de vida” (Marx, 2015, p. 84). 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

O desenvolvimento da mão como órgão humano – se quisermos 

aproveitar o exemplo fornecido por Engels – e sua utilização em atividades 

cada vez mais elaboradas, revelam, em proveito da espécie, a evolução do 

ser biológico e a sua adaptação ao ambiente natural. Ainda que essa 

adaptação se dê simultaneamente aos primeiros indícios da vida social, 

refere-se a um estágio de hominização, o que indica que as características 

do órgão modificado serão transmitidas pelo código genético, orgânica e 

independentemente da vontade dos homens. Como vimos, o mesmo não 

ocorre no processo de humanização, quando prevalece o desenvolvimento 

do gênero humano, caracterizado pela reprodução dos aspectos culturais 

mediante as apropriações e as objetivações no âmbito da prática social. 

Nesse sentido, é lícito afirmar que não é a mão humana que, “como por 

artes de magia”, dá vida às mais belas obras de arte, mas que ela, a mão, é 

instrumento da consciência elaborada dos homens, que em incontáveis 

relações de mediação puderam proporcionar a objetivação do indivíduo 

como representante do gênero humano na obra de arte. Evidentemente, a 

produção artística exprime categorias sociais mais complexas – que devem 

ser estudadas no campo da estética e da ética, para dizer o mínimo – , 

geneticamente ligadas ao trabalho. É indiscutível, portanto, a relação entre 

o desenvolvimento do gênero humano e a liberdade, isto é, entre o 

processo de humanização e a liberdade materialista. 

O trabalho – vale repetir, categoria ontologicamente responsável 

pelo desenvolvimento e reprodução do gênero humano – é constituído por 

elementos que se transformam qualitativamente no tempo histórico, 

modificando, igualmente, as potencialidades humanas. Assim, as 

habilidades humanas, que outrora permitiram confeccionar um instrumento 

de pedra lascada, se desenvolveram em função das atribuições do próprio 

trabalho até que pudessem produzir a arte neoclássica, revelada, à guisa do 

exemplo de Engels, em Ganímedes e a Águia, de Thorwaldsen. 

 

Ele destaca, com isso, o papel do trabalho como atividade vital – neste caso sem entrar 

ainda na discussão sobre o trabalho alienado – e evidencia a função da práxis em sentido 

geral para humanização e promoção da liberdade. 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

Lukács (2013, p. 87) nos ajuda a compreender que a consciência 

dos homens, “tendo se originado no trabalho, para o trabalho e mediante o 

trabalho” intervém na autorreprodução do gênero humano. O autor afirma 

que “o momento da criação autônoma não apenas modifica o próprio 

ambiente, nos aspectos materiais imediatos, mas também nos efeitos 

materiais retroativos sobre o ser humano” (2013, p. 80, grifo nosso). 

Como exemplo, chama-nos a atenção para o fato de que o trabalho humano 

fez do mar – que anteriormente era um limite ao desenvolvimento 

(necessidade) – um meio de comunicação e contato cada vez mais intenso 

(liberdade), evidenciando que a constituição estrutural do trabalho retroage 

também sobre o sujeito que trabalha. 

Ainda sobre o papel do trabalho no autodomínio do homem 

(liberdade) e a sua ação modificadora sobre os indivíduos, assevera o 

marxista húngaro: 

 

O autodomínio do homem, que aparece pela primeira 

vez no trabalho como efeito necessário do dever-ser, 

o crescente domínio de sua compreensão sobre as 

suas inclinações e hábitos etc. espontaneamente 

biológicos são regulados e orientados pela 

objetividade desse processo; esta, segundo sua 

essência, se funda na própria existência natural do 

objeto, dos meios etc. do trabalho. Se quisermos 

conceber corretamente o lado do dever-ser que, no 

trabalho, age sobre o sujeito, modificando-o, é 

preciso partir dessa objetividade como reguladora. 

Disso se segue que o comportamento concreto do 

trabalho é, para o trabalho, de modo primário, o fator 

decisivo; o que acontece no interior do próprio sujeito 

não tem por que exercer necessariamente uma 

influência sobre este. Certamente já vimos que o 

dever-ser do trabalho desperta e promove certas 

qualidades dos homens que mais tarde serão de 

grande importância para formas da práxis mais 

desenvolvidas; é suficiente recordar o domínio sobre 

os afetos (Lukács, 2013, p. 104-105, grifos nossos). 

 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Tal discussão nos é cara por assinalar que o trabalho, como 

atividade da qual não pode prescindir a reprodução do gênero humano, 

guarda relações genéticas com a possibilidade de produção da liberdade 

materialista. Isso porque o trabalho, como materialização da atividade 

teleológica – na citação anterior o pôr teleológico do trabalho se exprime 

na sentença “dever-ser”, isto é, orientação para práxis –, é capaz de 

intervir, transformar e produzir uma nova realidade a partir da 

intencionalidade humana (intencionalidade determinada, ainda que não em 

termos absolutos, pelo próprio desenvolvimento do trabalho), ou seja, 

capaz de gerar situações e condições de liberdade para os indivíduos.  

Antes de avançarmos nessa reflexão, cabe a seguinte síntese: O 

trabalho é a atividade pela qual os homens desempenham um salto 

qualitativo na sua própria condição, transitando da condição de ser 

biológico para ser social. Ao se apresentar como atividade vital dos 

homens, é o trabalho, em sua dimensão ontológica, o que proporciona a 

reprodução do gênero humano e a criação do mundo propriamente humano 

(social/cultura). Portanto, o trabalho pode ser considerado um fenômeno 

originário do ser social no qual estão contidas todas as outras 

determinações e categorias deste ser, em especial a liberdade. À vista 

disso, para a concepção materialista, a liberdade é um atributo 

exclusivamente humano (ser social) e é criação do próprio homem, o que 

torna inaceitável a visão idílica, amplamente difundida, na qual haveria 

liberdade na natureza (ser orgânico e inorgânico). 

Na ontologia do ser social, juntamente com o trabalho, surge esta 

categoria a que nos referimos: a atividade teleológica. Tal atividade, cabe 

ressaltar, encontra no trabalho a possibilidade de se apresentar como 

realidade material, bem como o trabalho, da forma como vimos 

apresentando – como construção histórica e social –, é uma contínua 

realização de “pores teleológicos”. 

A atividade teleológica se constitui como a antecipação mental dos 

objetivos da ação, isto é, como o momento de preparação imanente à 

atividade laboral. Com efeito, a atividade teleológica demanda 

conhecimento da realidade em seus diversos aspectos (científico, ético, 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

estético etc.), o que diferencia sobremaneira a produção do ser social dos 

seres que exercem produção sob a determinação das condições biológicas. 

Acerca disso, cabe a transcrição da célebre assertiva de Marx em O 

Capital: 

 

Pressupomos o trabalho numa forma em que ele diz 

respeito unicamente ao homem. Uma aranha executa 

operações semelhantes às do tecelão, e uma abelha 

envergonha muitos arquitetos com a estrutura de sua 

colmeia. Porém, o que desde o início distingue o pior 

arquiteto da melhor abelha é o fato de que o primeiro 

tem a colmeia em sua mente antes de construí-la com 

a cera. No final do processo de trabalho, chega-se a 

um resultado que já estava presente na representação 

do trabalhador no início do processo, portanto, um 

resultado que já existia idealmente. Isso não significa 

que ele se limite a uma alteração da forma do 

elemento natural; ele realiza neste último, ao mesmo 

tempo, seu objetivo, que ele sabe que determina, 

como lei, o tipo e o modo de sua atividade e ao qual 

ele tem de subordinar sua vontade. E essa 

subordinação não é um ato isolado (Marx, 2018, p. 

278, grifos nossos). 

 

Marx, ao acusar que a atividade laboral é essencialmente humana, 

exclui a possibilidade de seu exercício por outras espécies animais, isto é, 

por seres que têm sua existência limitada ao âmbito do ser biológico, 

orgânico. O que não significa que os homens não sejam constituídos de 

características similares às dos animais, mas sim que a sua condição de ser 

social suplantou a do ser essencialmente biológico. Portanto, o que Marx 

destaca na citação anterior é a atividade teleológica como atributo do 

trabalho, ou seja, propriamente humana, uma vez que nenhum animal é 

capaz de planejar e agir conscientemente sobre determinações variadas. 

Além disso, somente os seres humanos produzem determinações que 

ultrapassam os aspectos biológicos, como as determinações de caráter social, 

sobre as quais eles próprios podem intervir e superar. A essa realidade 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

humanizada, que se gesta na atividade teleológica e no trabalho, chamamos 

liberdade. 

A atividade teleológica é constituída por duas ações 

interdependentes: o “pôr do fim”, para utilizarmos a expressão de Lukács 

(2013), e a investigação dos meios. O pôr do fim corresponde ao 

planejamento da atividade em vista do seu objetivo, ou seja, à satisfação das 

necessidades humanas (social). Em outras palavras, trata-se da concretização 

daquilo que, na etapa anterior ao processo de trabalho, estava tão somente 

representado no psiquismo humano. Para a realização do pôr do fim, é 

fundamental que se promova, de forma sistemática e coerente, a 

investigação dos meios, na qual é imprescindível o conhecimento das 

condições objetivas, dos processos que podem levar a alcançar o fim posto. 

O conhecimento dos meios necessários a um determinado fim diz respeito à 

realidade objetiva (as propriedades e potencialidades da natureza, as 

ferramentas de trabalho, as habilidades do trabalhador etc.) sem a qual nada 

pode ser realizado. 

Ocorre que o pôr do fim e a investigação dos meios não garantem 

que a necessidade que inaugura a atividade teleológica seja satisfeita. É 

preciso que os seres humanos coloquem, prática e objetivamente, todo o 

potencial da natureza a seu serviço. Para tanto, há de se reconhecer que a 

legalidade que rege o mundo natural opera independentemente da vontade e 

da consciência do ser social, e que todas as potencialidades existentes na 

natureza orgânica e inorgânica só se convertem em possibilidades, só 

adquirem função, se transformadas pelo trabalho. É o que nos lembra 

Lukács (2013, p. 54) ao afirmar que “No ser–em-si de uma pedra não há 

nenhuma intenção, e até nem sequer um indício da possibilidade de ser 

usada como faca ou como machado”. 

Para que uma pedra seja utilizada socialmente, para que tenha uma 

função que atenda às necessidades humanas, é preciso transformá-la em 

decorrência dos interesses humanos. Logo, a atividade humana, sobre a base 

do ser inorgânico, pode fazer deste a natureza inorgânica do homem, o que 

implica a conversão da pedra, se quisermos aproveitar o exemplo de Lukács, 

em objeto social. Para tanto, pode-se prescindir da alteração da forma do 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

ente natural, pode-se abrir mão até mesmo de sua intensa transformação pela 

mediação do trabalho em estágio mais desenvolvido, desde que se utilizem 

de suas propriedades para funções propriamente humanas. O que permite 

avaliar, no entanto, as possibilidades das propriedades da natureza é a 

investigação dos meios, dos quais, seguramente, depende o pôr do fim.  

Tendo a necessidade humano-social como nascedouro, o pôr do fim 

só é autêntico se lhe corresponder uma investigação dos meios condizente 

com o fim posto, ou seja, os homens devem ter desenvolvido suas 

capacidades de mediação e apreensão da realidade em tal nível que seja 

possível compreender e utilizar a natureza para satisfação das suas 

necessidades15. Somente assim, com o desenvolvimento da investigação dos 

meios, é que se pode fazer avançar o “pôr do fim” pelo advento do trabalho. 

Se não se domina a realidade objetiva, se as apreensões que se tem do 

mundo não são suficientes para um determinado fim, este fim não se realiza, 

perde sua autenticidade e permanece “um mero projeto utópico, uma espécie 

de sonho, como o voo foi um sonho desde Ícaro até Leonardo” (Lukács, 

2013, p. 57). 

A apreensão da realidade em termos objetivos, que, a princípio, se 

dá pela investigação dos meios necessários às experiências do trabalho, 

torna-se, no curso do desenvolvimento humano e produtivo, cada vez mais 

sistematizada e passível de generalização. Com efeito, o conhecimento 

utilizado para uma atividade específica pode ser utilizado para outra 

atividade, ainda que esta disponha de diferentes finalidades. A apreensão da 

realidade e a sua consequente reprodução na mente humana permitem que os 

indivíduos elaborem, no plano da consciência – o que implica generalização, 

avaliação, comparação –, intervenções cada vez mais sistematizadas na 

natureza, de maneira que se desenvolva a sociedade e as necessidades 

sociais em um movimento contínuo e dialético (promoção da liberdade). 

 

15 Chamamos a atenção do leitor para a relação dialética existente entre a necessidade, o pôr 

teleológico e o trabalho. Tais categorias guardam relações ontológicas com a liberdade, de 

modo que não seria possível compreendê-la em suas relações genéticas sem a reflexão que 

se desenrola. 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

A reprodução da realidade na mente humana, ou seja, a elaboração e 

sistematização do mundo concreto no plano subjetivo, é imprescindível para 

a atividade teleológica e, consequentemente, para o trabalho, pois é nesse 

exercício que se identifica as possibilidades de transformar objetivamente o 

mundo. Daí a insistência de Lukács (2024, p. 67) em afirmar que é na 

consciência dos homens que a realidade adquire o caráter de possibilidade. 

Nisso, veremos a seguir, reside um fator de importância para o entendimento 

ontológico da liberdade. 

O mundo natural (orgânico e inorgânico) dispõe de propriedades e 

potencialidades que, sem a intervenção humana, não podem ser incorporadas 

ao mundo propriamente humano, não adquirem nenhuma função social. O 

fator que reconhece a possibilidade das propriedades e potencialidades da 

natureza para satisfação das necessidades sociais é, justamente, a reprodução 

da realidade na consciência humana, sua elaboração mental, subjetiva. É no 

plano do pensamento que as possibilidades vão se desdobrar em 

alternativas que confirmarão a possibilidade como realidade. Contudo, a 

possibilidade só se tornará uma realidade se as alternativas se apresentarem 

como alternativas concretas e, portanto, passíveis de serem materializadas 

pela mediação do trabalho.  

Na mesma direção do que estamos apontando, Gramsci (1995), ao 

refletir sobre as propriedades e potencialidades do real – no exemplo que nos 

oferece o revolucionário sardo o real se apresenta como expressão da 

natureza e do homem, ambas as coisas ao mesmo tempo, isto é, como 

natureza humanizada – como possibilidades concretas de liberdade para o 

ser social, adverte: 

 

A possibilidade não é a realidade, mas é também ela 

uma realidade: que o homem possa ou não fazer uma 

determinada coisa, isto tem importância na valorização 

daquilo que realmente se faz. Possibilidade quer dizer 

“liberdade”. A medida da liberdade entra na definição 

de homem. Que existam as possibilidades objetivas de 

não se morrer de fome e que, mesmo assim, se morra 

de fome, é algo importante ao que parece. Mas a 

existências das condições objetivas – ou possibilidade, 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

ou liberdade – ainda não é suficiente: é necessário 

“conhecê-las” e saber utilizá-las. Querer utilizá-las 

(Gramsci, 1995, p. 47, grifos nossos). 

 

Ainda que a afirmação de Gramsci não contemple a discussão da 

liberdade a partir de sua gênese na atividade de trabalho, ainda que se 

exprima exemplarmente a partir de um complexo social que nos exija outras 

categorias para entendê-lo – basta aqui anunciar a importância da categoria 

valor para abordar o “querer utilizá-las” –, é patente a relação genética das 

possibilidades e das alternativas concretas com a conquista da liberdade em 

todos os níveis do ser social, bem como a relação dessas categorias com a 

apreensão do real na consciência dos homens. Tal feito, somado ao destaque 

da exigência da ação prática para a transformação efetiva da realidade 

concreta (práxis), assinala a importância dada pelo materialismo histórico-

dialético à formação cultural e intelectual dos seres humanos na 

universalização da liberdade.  

Tendo em vista as categorias fundamentais para a compreensão de 

nosso objeto, Lukács (2013, p. 77), ao se referir à liberdade materialista, 

afirma que seu germe ontológico aparece pela primeira vez na alternativa 

dentro do processo de trabalho, pois liberdade é a possibilidade concreta de 

escolher entre alternativas concretas. “Se a questão da escolha é posta num 

nível mais alto de abstração que a separa inteiramente do concreto, ela perde 

toda sua relação com a realidade e se torna uma especulação vazia” (Lukács, 

2013, p. 138). Com efeito, para o ideário materialista histórico-dialético não 

há liberdade em termos absolutos, a liberdade absoluta é mera abstração, 

uma vez que a liberdade é sempre “liberdade para” e encontra-se sob a 

determinação de circunstâncias concretas. 

As determinações sobre as quais se encontra a liberdade, em sentido 

ontológico-genético, correspondem ao ser (inorgânico, orgânico e social) e 

às necessidades sociais. As determinações da ordem do ser se ligam à 

legalidade que rege o mundo e se exprimem, também, pelo que Lukács 

(2013) chama de cadeias causais correntes (naturais), isto é, o mundo como 

realmente é, em sua dinâmica metabólica natural (propriedades, 

características constitutivas, movimentos, sazonalidades, etc.). Posto isso, 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

cabe ressaltar que o desenvolvimento das sociedades humanas não implica o 

abandono da relação dialética entre as determinações e a liberdade, apenas a 

torna mais complexa, pois envolve outras categorias. Para aclarar, lancemos 

mão de um exemplo, ainda que sua abordagem, de modo superficial, induza 

a crer que se trate de algo bastante simples, o que não é verdade: O 

desenvolvimento das necessidades humanas ao longo da história da 

humanidade levou à criação de formas de utilização de diferentes tipos de 

energia e para diferentes fins. Assim, ao utilizar um curso d’água para 

geração de energia elétrica, os homens devem lidar com diferentes 

determinações que implicam responder questões do tipo: Qual o volume 

d’água no curso? Qual o índice de precipitação anual? A quantidade da 

vazão é capaz de gerar quanta energia com a tecnologia que se dispõe? O 

estudo geomórfico disponível é capaz de identificar a viabilidade da 

construção de uma usina nesse curso d’água? Qual a área a ser inundada? 

Existem populações tradicionais que serão afetadas? Quais as consequências 

do empreendimento para os povos tradicionais que vivem no local? Quais as 

consequências ambientais? Existem instrumentos suficientes, disponíveis e 

viáveis para construção? Entre outras. Evidentemente essas questões só 

podem ser feitas em um dado momento histórico, sendo a experiência da 

construção de uma usina diferente em cada circunstância, ou seja, sua 

construção no final do século XIX contava com determinações (natureza – 

aqui entendida em sua amplitude – e necessidade) diferentes das que os 

homens encontram no século XXI. Consequentemente, as possibilidades e 

alternativas concretas para a ação são igualmente diferentes 

(desenvolvimento da humanidade/liberdade), não tendo os homens, nesse 

caso, de lidar somente com as cadeias causais correntes, mas também com as 

cadeias causais postas, ou seja, com a criação e a consequência da ação 

propriamente humana (Lukács, 2013).  

As determinações, para além da ordem do ser, se apresentam 

também, no sentido ontológico, na forma de necessidade. Com efeito, a 

necessidade como determinação da liberdade estabelece com esta uma 

relação de diferença e, ao mesmo tempo, de reciprocidade, visto que o 

determinado (liberdade) atua também sobre o determinante (necessidade) 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

em um contínuo processo de desenvolvimento. Assim, a liberdade para o 

materialismo histórico-dialético, como nos lembra Engels (1990), se 

apresenta como o império sobre a necessidade, ou seja, autodomínio dos 

homens e domínio da natureza que se baseia na “consciência das 

necessidades”. Em vista disso, quanto maior for o conhecimento dos homens 

sobre a realidade, quanto maior for o nível de apropriação do mundo da 

cultura e a sua universalização, maiores as possibilidades da constituição de 

um gênero humano verdadeiramente livre. Nas palavras de Engels: 

 

A liberdade não reside, pois, numa sonhada 

independência em relação às leis naturais, mas na 

consciência dessas leis e na correspondente 

possibilidade de projetá-las racionalmente para 

determinados fins. Isto é verdade não somente para as 

leis da natureza exterior, mas também para as leis que 

presidem a existência corporal e espiritual do homem: 

duas espécies de leis que podemos distinguir, quando 

muito, em nosso pensamento, mas que, na realidade, 

são absolutamente inseparáveis. O livre arbítrio não é, 

portanto, de acordo com o que acabamos de dizer, 

senão a capacidade de decisão com conhecimento de 

causa. Assim, pois, quanto mais livre, for o juízo de 

uma pessoa com relação a um determinado problema, 

tanto mais nítido será o caráter de necessidade 

determinado pelo conteúdo desse juízo; ao contrário, a 

falta de segurança que, baseada na ignorância, parece 

escolher, livremente, entre um mundo de possibilidades 

distintas e contraditórias, está demonstrando, desse 

modo, justamente a sua falta de liberdade, está assim 

demonstrando que se acha dominada pelo objeto que 

pretende dominar, A liberdade, pois, é o domínio de 

nós próprios e da natureza exterior, baseado na 

consciência das necessidades naturais; como tal é, 

forçosamente, um produto da evolução histórica. Os 

primeiros homens que se levantaram do reino animal 

eram, em todos os pontos essenciais de suas vidas, tão 

pouco livres quanto os próprios animais; cada passo 

dado no caminho da cultura é um passo no caminho da 

liberdade (Engels, 1990, p. 96, grifos nossos). 

 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Desnecessário dizer que o autor, na passagem anteriormente 

transcrita, traz significativas contribuições para a definição da liberdade no 

materialismo histórico-dialético. De tudo o que foi discutido até aqui, 

reforça-se a importância de se conhecer a realidade objetiva com o propósito 

de dominar as determinações naturais e projetar novas – e mais sofisticadas 

– necessidades sociais, condição sine qua non para o desenvolvimento do 

gênero humano (produção da liberdade). Dessa forma, o que se faz é pôr, 

mais uma vez, em evidência o caráter histórico da categoria necessidade – 

aqui pensada sempre em sua inter-relação com a liberdade. Uma vez que a 

necessidade, em sentido ontológico, é vista na teoria da história, segundo a 

concebem Marx e Engels (2001, p. 22), como “ato histórico”, entende-se a 

necessidade como “necessidade em desaparecimento”, isto é, objeto de 

superação no desenvolvimento da sociedade (dialética entre 

liberdade/necessidade). Logo, se, em Marx, o objetivo16 da história é 

definido em termos da imanência do desenvolvimento humano – o que o 

coloca em posição diametralmente oposta às concepções transcendentais da 

história – podemos afirmar que o objetivo da história é, em conformidade 

com Mészáros (2006, p. 111), a realização do elemento especificamente 

humano, a universalidade e a liberdade dos seres humanos.  

Engels manifesta, ainda, a relação ontológico-genética entre o 

trabalho e a liberdade, relação que, no decorrer deste artigo, temos 

explicitado. Não se trata, no postulado engelsiano, de apenas conhecer as 

determinações materiais e ter consciência das necessidades, mas de projetar 

o conhecimento objetivo das determinações e das necessidades para a 

satisfação dos fins postos pela humanidade. Em outras palavras, o que 

Engels anuncia é que a liberdade, como autodomínio do homem e da 

natureza, como produto do desenvolvimento do ser social, é obtida pelos 

fundamentos do trabalho. 

 

16 Ao utilizarmos a expressão objetivo não temos a pretensão de sugerir que a teoria da 

história patente no materialismo histórico-dialético encare o desenvolvimento humano 

como algo dado a priori, e sim que o objetivo da história é definido em termos 

propriamente históricos, ou seja, “a história permanece aberta de acordo com a necessidade 

ontológica específica da qual a teleologia humana mediadora é parte integral” (Mészáros, 

2006, p. 111). 



Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

Conforme Lukács (2013): 

 

Se o homem não tivesse criado a si mesmo, no 

trabalho, como ente genérico-social, se a liberdade não 

fosse fruto de sua atividade, do seu autocontrole sobre a 

sua própria constituição orgânica, não poderia haver 

nenhuma liberdade real. A liberdade obtida no trabalho 

originário era, por sua natureza, primitiva, limitada; 

isso não altera o fato de que também a liberdade mais 

alta e espiritualizada deve ser conquistada com os 

mesmos métodos com que se conquistou aquela do 

trabalho mais primitivo, e que o seu resultado, não 

importa o grau de consciência, tenha, em última 

análise, o mesmo conteúdo: o domínio do indivíduo 

genérico sobre a sua própria singularidade particular, 

puramente natural. Nesse sentido, acreditamos que o 

trabalho possa ser realmente entendido como modelo 

de toda liberdade (Lukács, 2013, p. 156, grifos nossos). 

 

Sendo a categoria liberdade uma objetivação histórica, é preciso 

anunciar que sua relação genética com o trabalho, embora passe por 

transformações e complexificações distintivas do desenvolvimento social, 

tem caráter permanente, isto é, a liberdade materialista sempre foi e sempre 

será imanente ao trabalho. 

 

 

Considerações Finais 

 

A fim de discutirmos a categoria liberdade em seus aspectos 

ontológico-genéticos, desde a concepção de mundo tributária do 

materialismo histórico-dialético, refletimos sobre o trabalho como 

categoria fundante do ser social e, por consequência, da própria liberdade. 

À vista disso, tratamos o trabalho como atividade produtora de valor de 

uso. Nosso objetivo primordial, analisar a categoria liberdade desde a 

ontologia materialista, exigiu o trato de outras categorias – necessidade, 

determinação, humanização, teleologia –, sem as quais não seria possível 

compreender o que é a liberdade real. 



A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Os limites deste artigo nos impedem de avançar na discussão sobre 

a liberdade materialista no interior da sociedade de classes, sobretudo no 

modo de produção capitalista. É lícito ao nosso leitor questionar-se sobre a 

materialização da liberdade em relações de produção alienadas, ou seja, 

sobre a liberdade como resultado do trabalho como produtor de valor de 

troca. Essa é uma tarefa que poderá ser realizada em outro texto. Contudo, 

é possível considerar, brevemente, que o trabalho alienado, forma atuante 

na sociedade capitalista, abriga expressões do trabalho como objetivação 

fundamental, isto é, como atividade vital. Assim, reconhecida a 

contradição imanente ao modo de produção vigente, deve-se vislumbrar 

que o trabalho, em sua forma alienada, satisfaz as necessidades de alguns 

indivíduos, condenando outros às privações mais primitivas. Em outras 

palavras, o trabalho, em sua forma alienada, produz humanização 

(liberdade) e desumanização (ausência de liberdade) simultaneamente. 

Por fim, explicitamos a notável diferença entre a liberdade real 

(liberdade materialista) e a concepção hegemônica de liberdade que, ao 

nosso juízo, pode ser adjetivada como liberdade idealista ou liberdade 

abstrata. A concepção de liberdade subjacente à ordem do capital se 

manifesta como “natural”, como um conceito negativo que implica 

ausência de coerção. Na liberdade própria à concepção liberal, o que 

interessa é estar “livre de” e não ser “livre para”. Assim, para a concepção 

hegemônica de liberdade, é possível ser prisioneiro das necessidades mais 

elementares – não comer, não se abrigar, não se vestir etc. – e ainda assim 

ser livre. Ontologicamente, não é o trabalho que funda a liberdade, mas a 

existência natural dos indivíduos que, conforme a tradição liberal, nascem 

igualmente livres. 

 

 

Referências 

ALTHUSSER, Louis. A Querela do Humanismo. Crítica Marxista, Campinas, n. 

9, p. 9- 51, 1999. DOI: https://doi.org/10.53000/cma.v10i16.19767. Disponível 

em: 

https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/arquivos_biblioteca/artigo59Artigo1.

pdf. Acesso em: 16 set. 2019.  

https://doi.org/10.53000/cma.v10i16.19767
https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/arquivos_biblioteca/artigo59Artigo1.pdf
https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/arquivos_biblioteca/artigo59Artigo1.pdf


Robson Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 31 

ALTHUSSER, Louis. A Querela do Humanismo II. Crítica Marxista, Campinas, 

n. 14, p. 48-72, 2002. DOI: https://doi.org/10.53000/cma.v9i14.19706. Disponível 

em: 

https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/arquivos_biblioteca/artigo85artigo3.p

df. Acesso em: 26 set. 2019.  

ALTHUSSER, Louis. Por Marx. Campinas: Unicamp, 2015. 

BASTOS FILHO, Antonio Mario Dantas. Uma proposta de investigação da 

categoria “liberdade materialista” em Marx. Pólemos, Brasília, v. 7, n. 14, p. 20-

41, 2018. DOI: https://doi.org/10.26512/pl.v7i14.18950. 

BOTTOMORE, Tom. Dicionário do pensamento marxista. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1988.  

CARCANHOLO, Marcelo Dias. A importância da categoria valor de uso na teoria 

de Marx. Pesquisa e Debate, São Paulo, v. 9, v. 2, n. 14, p. 17-43, 1998.  

DUARTE, Newton. A individualidade para si. 3. ed. Campinas: Autores 

Associados, 2013. 

DUARTE, Newton. Os conteúdos escolares e a ressurreição dos mortos: 

contribuição à teoria histórico-crítica do currículo. Campinas: Autores Associados, 

2016. 

ENGELS, Friedrich. Anti-Duhring. 3. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1990. 

ENGELS, Friedrich. O papel do trabalho na transformação do macaco em homem 

(1876). Revista Trabalho Necessário, v. 4, n. 4, p. 1-9, 2006. DOI: 

https://doi.org/10.22409/tn.4i4.p4603. 

GABRIEL, Mary. Amor e Capital: a saga da família de Karl Marx e a história de 

uma revolução. Rio de Janeiro: Zahar, 2013. 

GRAMSCI, Antonio. Concepção Dialética da História. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1995. 

HELLER, Agnes. Para mudar a vida: felicidade, liberdade e democracia. São 

Paulo: Brasiliense, 1982. 

JINKINGS, Ivana. Nota à edição. In: MARX, Karl. Manuscritos econômico-

filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2015. 

LEONTIEV, ALEXIS N. O desenvolvimento do psiquismo. Lisboa: Livros 

Horizonte, 1978. 

LUKÁCS, Georg. História e consciência de classe: estudos sobre a dialética 

marxista. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

https://doi.org/10.53000/cma.v9i14.19706
https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/arquivos_biblioteca/artigo85artigo3.pdf
https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/arquivos_biblioteca/artigo85artigo3.pdf
https://doi.org/10.26512/pl.v7i14.18950
https://doi.org/10.22409/tn.4i4.p4603


A liberdade como categoria filosófica no materialismo histórico-dialético: considerações desde a 

perspectiva ontológico-genética 

32  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76838, p. 1-32, 2025. e-ISSN 1982-596X 

LUKÁCS, Georg. Para uma ontologia do ser social II. São Paulo: Boitempo, 

2013. 

MANACORDA, Mario Alighiero. Karl Marx e a liberdade: aquele velho liberal 

do comunista Karl Marx. Campinas: Alínea, 2012. 

MARX, Karl. Introdução à Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. In: MARX, 

Karl. Crítica da filosofia do Direito de Hegel. São Paulo: Boitempo Editorial, 

2005. p. 145-156. 

MARX, Karl. Liberdade de imprensa. Porto Alegre: L&PM, 2006a. 

MARX, Karl. Teses sobre Feuerbach. In: MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. 

Manifesto do Partido Comunista. São Paulo: Martin Claret, 2006b.  

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2015. 

MARX, Karl. O Capital: Crítica da economia política. Livro I. 2. ed. São Paulo: 

Boitempo, 2018. DOI: https://doi.org/10.29166/economia.v70i111.1393. 

MARX, Karl.; ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã. 2. ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 2001. 

MARX, Karl.; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã: crítica da mais recente 

filosofia alemã em seus representantes Feuerbach, B. Bauer e Stirner, e do 

socialismo alemão em seus diferentes profetas (1845-1846). São Paulo: Boitempo, 

2007. 

MÉSZÁROS, István. A teoria da alienação em Marx. São Paulo: Boitempo, 2006. 

NETTO, José Paulo. Crise do socialismo e ofensiva neoliberal. São Paulo: Cortez, 

1995. 

NETTO, José Paulo. Apresentação. In: LUKÁCS, György. Para uma ontologia 

do ser social I. São Paulo: Boitempo, 2012. 

RANIERI, Jesus. Trabalho e dialética: Hegel, Marx e a teoria social do devir. São 

Paulo: Boitempo, 2011. 

 

 

Data de registro: 27/01/2025 

Data de aceite: 24/09/2025 

 

https://doi.org/10.29166/economia.v70i111.1393

