
Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

 A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para 

pensar nas aulas de ciências 

 

Mari Teresinha Alminhana Panni* 

Claudia Glavam Duarte** 

 

Resumo: Este artigo resulta de um projeto de tese de doutorado que busca 

compreender a potência do silêncio e da vagareza em uma turma de sexto ano do 

ensino fundamental, durante as aulas de Ciências. Entre as análises realizadas, 

destacam-se a combinação da ética do silêncio com a vagareza nos processos de 

aprendizagem. O artigo explora como essas dinâmicas se manifestam nas aulas de 

Ciências, através das fissuras que surgem nos fluxos acelerados e ruidosos da 

contemporaneidade. Esses momentos agem como um “vírus” nos fluxos, 

interrompendo as formas de existência que privilegiam respostas rápidas e atalhos 

no pensamento. O que emerge é um silêncio motivado pelo interesse dos alunos, 

que abre espaço para a vagareza necessária ao pensamento e desacelera os ritmos 

frenéticos da vida moderna. O estudo se fundamenta nas teorias de Deleuze 

(1997), Foucault (2010) e Suely Rolnik (2008), e utiliza a cartografia como 

metodologia para orientar suas análises. 

 

Palavras-chave: Silêncio; Vagareza; Contemporaneidade; Vírus.   

 

* Doutoranda em Educação em Ciências pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul 

(UFRGS). E-mail: maripanni@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/2128912873694332. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7508-5286. 

** Doutora em Educação pela Universidade do Vale do Rio dos Sinos (Unisinos). 

Professora da Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). E-mail: 

claudiaglavam@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9441432616334471. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-8608-5855. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76660  

  

mailto:maripanni@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2128912873694332
https://orcid.org/0000-0002-7508-5286
mailto:claudiaglavam@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9441432616334471
https://orcid.org/0000-0002-8608-5855
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76660
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76660


A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

The ethics of silence, vacancy and time 

to think in science classes 

 

Abstract: This article is the result of a 

doctoral thesis project that seeks to 

understand the power of silence and 

slowness in a sixth-year elementary school 

class, during Science classes. Among the 

analyzes carried out, the combination of 

the ethics of silence and slowness in 

learning processes stands out. The article 

explores how these dynamics manifest 

themselves in Science classes, through the 

fissures that appear in the accelerated and 

noisy flows of contemporary times. These 

moments act like a “virus” in the flows, 

interrupting forms of existence that favor 

quick responses and shortcuts in thinking. 

What emerges is a silence motivated by the 

students' interest, which makes room for 

the slowness necessary for thought and 

slows down the frenetic rhythms of modern 

life. The study is based on the theories of 

Deleuze (1997), Foucault (2010) and Suely 

Rolnik (2008), and uses cartography as a 

methodology to guide its analyses. 

 

Keywords: Silence; Slowness; 

Contemporaneity; Virus. 

 

 La ética del silencio, la vacancia y el 

tiempo para pensar en las clases de 

ciencias 

 

Resumen: Este artículo es el resultado de un 

proyecto de tesis doctoral que busca 

comprender el poder del silencio y la lentitud 

en una clase de sexto año de primaria, 

durante las clases de Ciencias. Entre los 

análisis realizados destaca la combinación de 

la ética del silencio y la lentitud en los 

procesos de aprendizaje. El artículo explora 

cómo estas dinámicas se manifiestan en las 

clases de Ciencias, a través de las fisuras que 

aparecen en los flujos acelerados y ruidosos 

de la época contemporánea. Estos momentos 

actúan como un “virus” en los flujos, 

interrumpiendo formas de existencia que 

favorecen respuestas rápidas y atajos en el 

pensamiento. Lo que emerge es un silencio 

motivado por el interés de los estudiantes, 

que deja espacio a la lentitud necesaria para 

el pensamiento y frena los ritmos frenéticos 

de la vida moderna. El estudio se basa en las 

teorías de Deleuze (1997), Foucault (2010) y 

Suely Rolnik (2008), y utiliza la cartografía 

como metodología para guiar sus análisis. 

 

Palabras clave: Silencio; Lentitud; Tiempo 

Contemporáneo; Virus. 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

Este artigo está vinculado a um projeto de tese de doutorado em 

andamento que emerge de nossa insatisfação com algumas condições 

atuais, especificamente aos modos acelerados de vida que impedem pausas 

e silenciamentos. O sintoma é de uma estranha sensação de incomodo que 

emergem de linhas que nos impulsionam ao movimento constante e a certa 

tagarelice. Somos constantemente interpelados a agir e a nos posicionar 

(como sujeitos pensantes e falantes) e isso reverbera em certos 

automatismos de ação e pensamento. De modo concomitante, muitas 

vezes, ao reivindicarmos o silêncio e a vagareza nos sentimos culpados, 

pois parece existir aí um trágico desencaixe com as exigências 

contemporâneas. No entanto, acompanhando o pensamento deleuziano 

(2008) começamos a prestar mais atenção a esse “sintoma” de 

descontentamento e, buscamos não o eliminar tão rápido pois passamos a 

entendê-lo como uma força que nos atravessava e que apontava para a 

deformação de nossas sensações adquirindo assim, certa potencialidade. 

Nessa perspectiva, deixamos essa força se expandir a ponto de torná-la 

nosso objeto de estudo apostando que: “[...] o quanto a vida pode fluir e 

afirmar-se em sua potência criadora, depende antes de mais nada da 

relação que se estabelece com o trágico, como se reage ao mal-estar a cada 

momento de nossa existência” (Rolnik, 1997, p. 5). 

Trata-se então, de uma reação sem ser reativa no sentido destrutivo 

da palavra, mas, de uma reação que busca compreender a maquinaria que 

nos impele a certos modos de experenciar a vida para, a partir daí, 

provocar fissuras a fim de afirmá-la em sua potência criadora. Com essas 

premissas adentramos o campo educativo e inserimo-nos em uma turma de 

sexto ano de uma escola localizada no município de Xangri-Lá, no Litoral 

Norte do Rio Grande do Sul. O campo educativo foi escolhido porque 

entendemos que esta instituição está diretamente implicada na constituição 

de subjetividades dando contornos à forma-sujeito. Além disto, detemo-

nos a pensar a infância a partir da compreensão de Kohan e Fernandes 

(2020), que, a partir dos estudos de Deleuze, a definem como uma linha de 



A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

fuga que carrega a possibilidade de traçar novos caminhos, abrir passagens 

e, dessa forma, desestabilizar sistemas rígidos. Assim, a infância não se 

reduz a uma etapa cronológica da vida, mas se configura como um modo 

de se relacionar com o mundo, aberto à invenção, ao devir e à força 

criativa que tensiona e, eventualmente, reconfigura o político e o social1. 

Nesse horizonte, não é a infância cronológica que importa reter, mas sim a 

infância como potência de “Movimento e de transformação, em sua 

particular relação com a força política e criativa do molecular: uma linha 

de fuga perante o sistema e os universalismos de diversas espécies” 

(Kohan; Fernandes, 2020, p. 6).  

 Assim, nossa intencionalidade abrigava-se na possibilidade de 

mapear algumas linhas que se tramavam e incitavam os automatismos das 

ações e pensamentos dados pela aceleração e pela necessidade de dar 

respostas rápidas, assim como perceber pontos de fuga que torciam tais 

linhas. Nessa caminhada, voltamo-nos para as aulas de ciências, nosso 

campo de estudo, que, de acordo com Stengers (2023, p. 137), revelam 

como “A simbiose da ciência rápida com a indústria vem privilegiando 

estratégias e conhecimentos desconectados e abstraídos das complicações 

bagunçadas deste mundo”. Essa bagunça, à qual a autora se refere, 

entendemos como rupturas que se abrem nos processos de aceleração que a 

contemporaneidade introduz nas próprias estruturas da ciência.  

Dessa forma, busca-se nessa caminhada, explorar a viabilidade de 

construção de uma ética do silêncio2 que promova a transição de um 

 

1Sobre a potência do devir criança Mittmann (2024) afirma que, “A infância não seria 

apenas uma fase da vida, mas um verbo que se conjuga quando necessito voltar a minha 

forma semente, para nascer de outros modos. Ou ainda, quando experimento no 

desconhecido, a falta de uma língua para aquilo que me acontece. Quando não sei e preciso 

tatear, dar passos em falsos, sentir o inesperado, tropeçar e finalmente, aprender. Devir 

criança não me torna novamente criança, mas também isso” (Mittmann, 2024, p. 86-87). 

Reside aí a capacidade de “outramundar neste mundo” (Mittmann, 2024) 

2 Destaca-se aqui o afastamento do entendimento que a Revista CULT menciona ao 

publicar a matéria intitulada: “A ética do silêncio na era Bolsonaro”. Segundo a reportagem 

“A era Bolsonaro escancarou a mais perigosa face da ética do silêncio no Brasil. Temos 

uma história social e institucional em que a constatação de condutas que ferem a 

universalidade dos pactos são invisibilizadas por quem está em posição de denunciá-las. 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

silêncio imposto e obrigatório para uma ética do silêncio que se desdobra 

em uma relação entre professor, alunos e a matéria estudada (Masschelein; 

Simons, 2014) que valoriza o saber ouvir, o observar e um pensar que se 

aprofunda em si mesmo, qualificando-se. Trata-se, portanto, de criar 

espaços para um desacelerar enquanto estudo e aprendizagem nas ciências, 

um movimento que, nas palavras de Stengers (2023, p. 101), constitui em 

nos tornarmos “novamente capazes de aprender, de encontrar e de 

reconhecer o que nos une e nos mantém unidos, de pensar, imaginar e, no 

mesmo processo, criar, junto a outros, vínculos que não sejam de captura”. 

Ademais, consideramos relevante tal temática pois, se 

considerarmos a observação feita por Paul Preciado (2019, p. 11), que 

afirma que “A obscura era do pixel poderia ser até mesmo a última, caso 

não consigamos criar novas formas de equilíbrio entre os mundos do 

carbono e do silício”. Assim, no campo da educação, traçar linhas de fuga 

e fomentar o silêncio e a vagareza talvez colabore para que nosso mundo 

não se desfaça. Concordamos com Larrosa quando esse afirma a 

necessidade de algumas suspenções. Segundo o autor torna-se necessário 

nestes tempos: 

 

[...] parar para pensar, parar para olhar, parar para 

escutar, pensar mais devagar, olhar mais devagar, e 

escutar mais devagar; parar para sentir, sentir mais 

devagar, demorar-se nos detalhes, suspender a opinião, 

suspender o juízo, suspender a vontade, suspender o 

automatismo da ação, cultivar a atenção e a 

delicadeza, abrir os olhos e os ouvidos, falar sobre o 

 
Tradicionalmente, essa indulgência era costurada por refinadas estratégias de cooptação ou 

chantagem, mas a ação antiética carecia de blindagens contra exposições excessivas para 

que o sistema de faltas pudesse prosperar como que às escondidas” (CULT, 2021, s/p). 

Nessa perspectiva, que considero antiética, evidencia- se a premissa do se calar diante do 

que o outro faz para que o outro se cale diante do que faço. Algo semelhante ocorre no 

contexto racial, em que a lógica que sustenta o calar-se refere-se a um silenciamento diante 

das discriminações étnico-raciais. “Até meados do século XX, a maioria dos brasileiros e 

dos observadores estrangeiros – incluindo muitos afro-americanos – entendia tal silêncio 

como um ideal, e não uma omissão. Era, nesse sentido, um elemento essencial na 

construção ideológica da deslegitimada “democracia racial” brasileira” (Fischer, 2020, p. 

4). 



A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

que nos acontece, aprender a lentidão, escutar os 

outros, cultivar a arte do encontro, calar muito, ter 

paciência e dar-se tempo e espaço (Larrosa, 2004, p. 

161). 

 

Apostamos que aprender a lentidão, demorando-se mais nos 

instantes e suspender os automatismos, possam ser pertinentes no 

enfrentamento de certas condições contemporâneas que bloqueiam fluxos 

mais “suaves” e lentos que impedem o próprio ato de pensar, pois pensar é 

escapar das armadilhas da representação. Pensar não é simplesmente 

reconhecer. Para Deleuze (1976, p. 51), esse ato não é “um exercício 

natural de uma faculdade, mas um acontecimento extraordinário no 

próprio pensamento, para o próprio pensamento”. É como uma torção, uma 

força em que “é preciso que uma violência se exerça sobre ele enquanto 

pensamento, é preciso que o poder force-o a pensar, lançando-o num devir 

ativo” (Deleuze, 1976, p. 51, grifos do autor).  

No entanto, a razão clássica nos fez acreditar que o pensamento 

ocorre de maneira natural, realizado por uma boa vontade daquele que 

pensa. Isso implica viver, muitas vezes, sob os automatismos gerados pela 

maquinaria político-social que fabrica e molda um certo modo de vivenciar 

o mundo. Esses automatismos e os processos de subjetivação que os 

acompanham, são produzidos, modelados, recebidos e consumidos 

coletivamente (Guattari; Rolnik, 1996). Tal modo alvoroçado de 

experenciar o mundo produz uma pressão para que o pensamento 

maquínico seja, automaticamente, reprodutor do mesmo. Contudo, nesse 

movimento, podem surgir oscilações que criam linhas de resistência e 

rupturas na economia subjetiva capitalista3. Em outras palavras, "É preciso 

“gagueira nas ideias” (Deleuze, 1992, p. 53), para fazer calar as respostas 

 

3 De acordo com Guattari e Rolnik (1996, p. 27), “A subjetivação capitalística é tudo o 

que nos chega pela linguagem, pela família e pelos equipamentos que nos rodeiam [...] 

Trata-se de sistemas de conexão direta entre as grandes máquinas produtivas, as grandes 

máquinas de controle social, e as instancias psíquicas que definem a maneira de perceber 

o mundo”. 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

imediatas e com isso habitar a “Própria língua como um estrangeiro, traçar 

para a linguagem uma espécie de linha de fuga” (Deluze, 1992, p. 56).  

É por uma gagueira nas ideias que esse artigo é escrito. Para isso, 

faz-se necessário conhecer o sistema e mapear algumas forças que 

obstruem o funcionamento da maquinaria capitalista. Hackeá-lo injetando 

alguns vírus, talvez se constitua em uma possibilidade de abrir brechas e 

fissuras para fazer germinar o silêncio e vagareza. A intenção é perceber as 

interrupções, mesmo que momentâneas que nos levam a enfrentar “essa 

sensação avassaladora de fragmentação, efemeridade e mudança caótica” 

(Harvey, 2008, p. 21).  

Neste artigo discutiremos alguns dos resultados obtidos durante 

nossa experiência em campo. Utilizando a cartografia, mapeamos alguns 

processos que ocorreram durante nossa inserção em sala de aula, com o 

objetivo de compreender o movimento das linhas de força que atuavam 

nesse espaço. Principalmente as linhas que atravessavam o fluxo da 

aceleração, movimentos e barulhos. Nosso olhar se deteve nos momentos 

em que se abriu brechas nesses fluxos, em que a maquinaria foi trancada, 

hackeada, mesmo que momentaneamente, pelas linhas do silêncio e da 

vagareza, impulsionados pelo interesse e pela vontade dos alunos nas 

aulas de Ciências. Antes, uma compreensão sobre o que se diz e se pensa 

sobre o silêncio e a vagareza 

 

 

Silêncio, vagareza... 

 

Erlig Kagge4(2009), no seu livro intitulado: “Silêncio na Era do 

Ruído”, apresenta em um contexto narrativo, seus questionamentos sobre 

conviver com o ruído e o alvoroço que nossa vida ativa produz 

 

4 Erlig Kagge nasceu no ano de 1963 em Oslo, Noruega. “É explorador, escritor, editor e pai de três 

meninas adolescentes. Foi a primeira pessoa a caminhar sozinha no polo sul e também a chegar aos 

“três polos” – norte, sul e o cume do Everest. Seus livros foram traduzidos para diversos idiomas”. 

Companhia das Letras. Disponível em: 

https://www.companhiadasletras.com.br/colaborador/05664/erling-kagge. Acesso em: 3 dez. 2023. 

https://www.companhiadasletras.com.br/colaborador/05664/erling-kagge


A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

cotidianamente. A obra, com estilo autobiográfico e nuances filosóficas, 

narra algumas aventuras do autor em sua busca pelo silêncio e lança 

questões que nos fazem pensar: “O que é o silêncio? Onde está? Por que 

hoje o silêncio é mais importante do que em qualquer outra época?” 

(Kagge, 2009, p. 8)5. Na obra constam trinta e três tentativas de respostas 

que se alicerçavam em divagações, experiências, e conhecimentos que 

apontavam para diferentes perspectivas de respostas. Percebemos com 

nossas leituras e estudos, que essas diferentes interpretações e sentidos que 

o silêncio disponibiliza, constituem-se em modos de entendê-lo e poder 

experimentá-lo na contemporaneidade. Assim, a leitura dessa obra nos fez, 

de início compreender que o silêncio é um termo polissêmico que habita 

diferentes gramáticas. Algumas podem abrigar: 

 

O silêncio da fé religiosa dos monges, da renúncia de 

Rimbaud à poesia e da loucura de Hölderlin, o 

silêncio de Heidegger sobre o nazismo, o silêncio dos 

amantes que se olham, o silêncio da torcida de futebol 

diante do gol do time adversário, o silêncio das 

leituras e das bibliotecas, o silêncio prazeroso do 

orgasmo e o doloroso do trauma, o silêncio de 

soldados que voltam das guerras, dos prisioneiros dos 

campos de concentração, o silêncio imaginado do 

espaço sideral, o silêncio lacônico do tirano, o 

silêncio brutal da violência, o silêncio hipócrita em 

nome do bem-estar social, o silêncio surpreso, o 

silêncio do pensamento... (Duarte, 2014, p. 133) 

 

A curiosidade e a tentativa de fixar o conceito de silêncio perpassa 

diferentes períodos históricos pois, “desde cedo o silêncio desperta, na 

civilização ocidental, um misto de fascinação e medo, sedução e angustia” 

(Duarte, 2014, p. 133). Concluímos assim que o silêncio pode se 

 

5 As questões emergiram a partir da narrativa de uma palestra ocorrida na universidade de 

St. Andrews, na Escócia, na qual o autor era o palestrante e o tema abordado era sobre o 

silêncio. Ao término da conferência, ele foi ao um Pub com alguns alunos, para um 

momento de descontração e lá, em um determinado momento, lança tais questões em uma 

conversa descontraída. 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

apresentar como condicionante para momentos de paz e tranquilidade, 

quando o burburinho, o falatório do dia a dia, o barulho das cidades, 

carros, fábricas, apresentam uma pausa, mas, também como instigador de 

sensações de medo, de vazio, de solidão, pois “Um mundo todo em 

silêncio não teria espaço para a vida do homem” (Duarte, 2014, p. 133). 

Ao recorremos a Bocchetti (2022), entendemos que o silêncio 

pode ser pensado em seus movimentos políticos, que, à maneira de Gilles 

Deleuze, se produzem como uma experimentação que está sempre em 

curso e que é capaz de fazer com que as forças que nos constituem, sejam 

produtoras de sensações, afetações, entre outros. Com isso, Bocchetti 

(2022) apresenta, em seus estudos, as relações que a língua latina 

estabelece com o silêncio, destacando duas terminologias que remetem ao 

ato de silenciar, dessa forma, “Taceo e sileo são pensados, aqui, junto com 

os processos de produção de corporeidade que lhes instauram ou são por 

eles instaurados” (Bocchetti, 2022, p. 3). De um lado, encontra-se o taceo, 

entendido como silêncio derivado do ato de calar-se, da fala compelida a 

cessar, aproximando-se do que podemos denominar silenciamento, um 

efeito de poder que restringe a expressão e delimita os limites do dizível. 

De outro, o sileo, que remete a uma ausência de linguagem e a uma 

tranquilidade exterior, mas não desvinculada dos processos de significação 

(Bocchetti, 2022). Nesse último caso, o silêncio não se caracteriza como 

vazio ou mero intervalo, mas como uma suspensão produtiva, capaz de 

abrir espaço para a emergência de novos sentidos que pode favorecer a 

manifestação de momentos de criação. 

De forma similar, na época clássica, é possível identificar que, 

muitas vezes o silêncio estava relacionado, de forma direta, com o estado 

de tranquilidade e a função de tal estado daria condições “para falar de 

coisas, ou pessoas, e especialmente da noite, dos ventos e do mar” 

(Orlandi, 2007, p. 33). Também, no decorrer da história, táticas de 

obtenção do silêncio foram adotadas para que assim se obtivesse 

momentos silenciosos. Essas foram pensadas para lidar com o outro e 

também de beneficiar-se a si próprio. As táticas, objetivavam silenciar-se 

para refletir, colocar os pensamentos em ordem, utilizando dessa forma, a 



A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

tática de recolhimento, de aquietar-se para que os pensamentos se 

organizassem e os ruídos de fora não adentrassem o espaço preparado para 

a reflexão. A caminhada com a contemplação da natureza, também se 

instituía como uma tática de silêncio, momento em que os ruídos do 

cotidiano cessam e em que o silêncio é “Eecuperado, inicialmente como 

transparência. Tudo está calmo, alerta, tudo descansa. Acabou-se o 

cacarejo do mundo, suas conversas de corredor, seus rumores” (Gros, 

2021, p. 62).  

Na antiguidade o silêncio tinha um papel preponderante na 

constituição dos sujeitos na sociedade. Não só o sentido puro do silêncio, 

mas também o silêncio para ouvir e para aprender. Foucault (2010), 

sinaliza essas relações no seu livro “A Hermenêutica do sujeito”, em que 

através dos estudos das cartas de filósofos como Plutarco, Marco Aurélio, 

Epicuro, Platão, entre outros, aborda as práticas de silenciamento dessa 

época. Essas escrituras, orientavam como estes exercícios deveriam 

proceder a partir determinadas técnicas. Tais exercícios objetivavam 

“Constituir para si mesmo um equipamento, equipamento de defesa contra 

os acontecimentos possíveis da vida” (Foucault, 2010, p. 296). Tratava-se 

então de um equipar-se para a vida em sociedade que se dava pelas 

aprendizagens de como se comportar diante de certos acontecimentos e de 

adquirir a sabedoria para a possibilidade de tornar-se um membro 

participativo dentro dos padrões civilizatórios da época. Nesse sentido, 

Foucault (2010, p. 297), discute sobre os modos de descobrir a si mesmo 

em um movimento cuja intensidade “essencial não é a objetivação de si em 

um discurso verdadeiro, mas a subjetivação de um discurso verdadeiro em 

uma prática e em um exercício de si sobre si”. Ou seja, seria um silenciar-

se para aguçar a audição para a apreensão do discurso verdadeiro. Dessa 

forma o autor, discorre sobre as formas de exercício que levariam os 

sujeitos a terem uma ascese6 voltada a subjetivação do discurso verdadeiro. 

 

6 “ASCESE (gr. âoicr) 0iç: in. Ascesis; fr. Ascèse, ai. Askese, it. Ascesí). Essa palavra 

significa propriamente exercício e, na origem, indicou o treinamento dos atletas e as suas 

regras de vida. Com os pitagóricos, os cínicos e os estóicos, essa palavra começou a ser 

aplicada à vida moral na medida em que a realização da virtude implica limitação dos 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

O primeiro momento, a primeira etapa e, ao mesmo 

tempo também, o suporte permanente dessa ascese 

como subjetivação do discurso verdadeiro serão todas 

as técnicas e todas as práticas que concernem à escuta, 

à leitura, à escrita e ao fato de falar. Escutar, saber 

escutar como se deve; ler e escrever como se deve; e 

também falar, é isso que, enquanto técnica do 

discurso verdadeiro, será o suporte permanente e o 

acompanhamento ininterrupto da prática ascética 

(Foucault, 2010, p. 297, grifos nossos). 

 

O calar-se e a escuta como técnicas implicadas em modos de 

subjetivação. Tais técnicas propiciariam ações que se desenvolveriam a 

partir de um pensar com mais vagareza. Buscando apoio nos estudos de 

Foucault (2010), entendemos que o filósofo, ao analisar o período 

helenístico e romano, destaca que a filosofia de ascese estava ancorada em 

princípios, tais como a escuta. Seria através da escuta que o sujeito seria 

subjetivado ao discurso verdadeiro. Assim, naquele tempo, instituiu-se 

“através de exercícios e práticas assíduas e ininterruptas dos sujeitos, o ato 

do ouvir, que possibilitaria atingir o discurso verdadeiro, pois o escutar “é 

o que permitirá recolher o logos, recolher o que se diz de verdadeiro” 

(Foucault, 2010, p. 297).  

Para alicerçar seus argumentos Foucault (2010) recorre as cartas 

de Plutarco, pois, tais escrituras, apontam para a audição como o sentido 

mais passivo que temos, e que por isso, poderia ser o caminho mais fácil 

para que a verdade possa ser aprendida. Foucault (2010), amplia a 

 
desejos e renúncia. O sentido de renúncia e de mortificação tornou-se, daí, predominante; 

na Idade Média, A. significou mortificação da carne e purgação dos vínculos com o corpo. 

A revolta contra o ideal ascético iniciou-se no Renascimento, com a revalorização dos 

aspectos corpóreos e sensíveis do homem. Kant considera a moral ascética como “exercício 

firme, corajoso e destemido da virtude” e a contrapõe à A. monástica, “que, por temor 

supersticioso ou por horror hipócrita a si mesma, costuma mortificar e desprezar o próprio 

corpo”, castigando-se, em vez de arrepender-se moralmente, isto é, de tomar a resolução de 

corrigir-se (Met. der Sitten, II, § 53). Schopenhauer deu significado metafísico à A., na qual 

viu “o horror do homem pelo ser, cuja expressão é seu próprio fenômeno, pela vontade de 

viver, pelo cerne e essência de um mundo que se reconhece cheio de dor” (Die Welt, I, § 

68), e por isso o único instrumento de liberação de que o homem dispõe (Abbagnano, 2007, 

p. 83). 



A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

discussão ao apontar que Sêneca afirmava que essa passividade poderia ser 

vantajosa, mas também prejudicial se não estivesse aliada a atenção. 

Sêneca acreditava que a verdadeira audição envolvia não apenas o ato 

físico de ouvir, mas também a compressão e absorção do significado das 

palavras. Ademais, sobre o silenciar-se para ouvir, Foucault (2010) 

evidencia nos seus estudos, as cartas de Epicteto, que falam sobre o ouvir 

com sentido, pois seria necessário “Escutar o lógos e receber a paradosis, 

que é o ensino, a palavra transmitida” (Foucault, 2010, p. 301). Epicteto 

defendia esse silenciar no sentido de necessidade de escutar, pois o escutar 

refere-se ao ouvir com atenção e dar sentido ao que é dito. Essa abordagem 

se relacionaria com a maneira como as palavras são organizadas para 

transmitir os ensinamentos. Pois, para que as verdades encontrem à alma 

do ouvinte, é necessário que “Também sejam pronunciadas. E não se pode 

pronunciá-las sem certos elementos que estão ligados à própria palavra e a 

sua organização em discurso” (Foucault, 2010, p. 301). Por isso, para 

escutar, seria necessário a constituição de uma prática assídua que 

possibilitasse ter a atenção necessária, para interpretar e recolher a verdade 

que está sendo ensinada. Com essas premissas, Foucault (2010), de acordo 

com os escritos de tais autores, questiona a forma de como proceder em 

relação aos elementos nocivos, para não prejudicar a audição passiva. O 

filosofo, nos traz junto com esse questionamento as formas de ascese que 

eram utilizadas na era helenística e romana como uma “prática refletida, 

nessa prática aplicada da escuta, de purificar a escuta lógica” (Foucault, 

2010, p. 303). É uma prática de si7 desenvolvida pelo ato de silenciar-se, 

pois a “primeira regra, se quisermos, na ascese da escuta, e a fim de 

melhor separar o lado pathetikós e perigoso da escuta de seu lado lógicos e 

positivo: o silêncio” (Foucault, 2010, p. 305). Nesta perspectiva Foucault 

aponta que o silêncio era considerado primordial para que as pessoas 

 

7 De acordo com Foucault (2010, p. 489), a prática de si desempenhou um papel de 

“elaborar uma ‘arte de viver’, uma prática de existência, a partir de uma única relação de 

que se é mestre, a relação consigo. Esta se torna fundamento de um êthos que não constitui 

a outra opção relativamente à atividade política e cívica; ela oferece, ao contrário, a 

possibilidade de definir-se a si mesmo independente da função, papel e prerrogativas, e por 

isso mesmo poder exercê-los de maneira adequada e racional”. 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

pudessem usar a concentração para separar e entender o que é importante 

aprender, do que é desnecessário e inútil para sua constituição como 

sujeito.  

Apostamos que a vagareza se alia em vários pontos ao silêncio 

nessa trajetória, pois a potência da vagarosidade, assim como a suavidade, 

são forças 

 

[...] de transformação secreta que concede vida, ligada 

àquilo que os antigos chamavam justamente de 

potência. Sem ela[s], não há possibilidade de que a 

vida vá crescendo no seu devir. Acredito que a 

potência de metamorfose da própria vida se apoia na 

suavidade [e na vagareza] (Dufourmantelle, 2022, p. 

14). 

 

Para essa metamorfose de que fala a autora, acreditamos ser 

necessário “Pensar mais devagar, olhar mais devagar, escutar mais 

devagar; parar para sentir, sentir mais devagar, demorar-se nos detalhes” 

(Larrosa, 2004, p. 61). Tal condição talvez nos permitisse momentos que 

possibilitariam o desencadear de processos criativos.  

Interessante pensar o paradoxo que vivenciamos. Temos, urgência 

e necessitamos de rapidez para a minimização da rapidez, para a existência 

de um tempo para VA-GAR... para sentir os devires que abrem a potência 

de pensamento e criação. VA-GAR... mais... DE -VA – GAR, que emerge 

como potência de vida e criação8. Assim, “nós não precisamos de mais 

tempo, precisamos de um tempo que seja nosso” (Couto, 2017). Não se 

 

8 Como exemplo dessa necessidade temos o texto de Jorge Eiró (2016) que precisou levar 

“Dona Educação para comprar um cigarro”, para que o processo criativo de escrita de sua 

tese que fora acometida pela falta de inspiração voltasse a ocorrer, diríamos ser necessário a 

construção de uma outra maneira de nos relacionarmos com o tempo, para além da escrita 

de uma tese. Eiró (2016, p. 12) afirma que esse tempo só foi permitido porque ocorria “um 

enguiço na maquinaria da escrita. As palavras empedra[vam], a fala não flui[a] e o texto 

trava[va]”. Poderíamos dizer que o surgimento de uma limitação desencadeou a exigência 

de uma outra relação com o tempo, pois, talvez o tempo necessário para a criação, para o 

pensar demorando-se nas palavras estivesse sendo extinguido fazendo com que “o devir da 

escrita padece[sse] e não consegui[sse] pegar no tranco, muito menos ganhar potência” 

(Eiró, 2016, p. 12).  



A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

trata de uma “questão de quantidade, é de soberania, em que temos que 

encontrar a intimidade com as coisas que nos são próximas” (Couto, 

2017). 

 

 

Caminhos percorridos... 

 

Este estudo optou por seguir os caminhos metodológicos da 

cartografia. Nessa perspectiva, o território de pesquisa é compreendido 

como um espaço de passagem, de vivências, de composição de elementos 

heterogêneos, que são acionados pelos afetos e dão condições para a 

produção dos dados. O agenciamento, nesse contexto, é uma relação de 

“cofuncionamento, descrita como um tipo de simpatia. A simpatia não é 

apenas um sentimento de apreço, mas uma composição de corpos que 

envolve uma afecção mútua” (Barros; Kastrup, 2015, p. 57). Assim, para 

habitar um território, o cartógrafo se posiciona como um aprendiz, cujo 

aprendizado não segue etapas planejadas, mas é um trabalho contínuo de 

conhecimento e aperfeiçoamento (Passos; Alvarez, 2015). Nessa dinâmica, 

a pesquisa cartográfica se desenvolve por meio de processos que são 

entendidos como processualidades. Pois, se 

 

[...] entendemos o processo como processsualidade, 

estamos no coração da cartografia. Quando tem início 

uma pesquisa cujo objetivo é a investigação de 

processos de produção de subjetividade, já há, na 

maioria das vezes, um processo em curso. Nessa 

medida o cartógrafo se encontra sempre na situação 

paradoxal de começar pelo meio, entre pulsações. Isso 

acontece não apenas porque o momento presente 

carrega uma história anterior, mas também porque o 

próprio território presente é portador de uma 

espessura processual (Barros; Kastrup, 2015, p. 58-

59) 

 

A processualidade permeia todos os aspectos da pesquisa, 

incluindo a produção dos dados, sua escrita e análise. A escrita é 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

entrelaçada com a experiência, as sensações e os afetos, descrevendo os 

acontecimentos de maneira performática. Dessa forma, a escolha foi feita 

por considerar que a cartografia busca analisar os fluxos e os processos em 

que forças condicionam a forma como experimentamos o mundo. Trata-se 

de construir um percurso que se desenha ao longo da própria trajetória de 

estudos e visitas ao campo, ou seja, que vai se delineando nas análises do 

pesquisador e nas afecções geradas pelo ato de habitar o território da 

pesquisa, preparando-se para acolher o inesperado. Assim, buscamos a 

constituição de uma “atenção que se desdobra na qualidade do encontro, 

do acolhimento” (Kastrup, 2015, p. 39). O conhecimento que surge desse 

processo é fruto do prazer de se construir durante essa jornada, permitindo 

conhecer e vislumbrar novas possibilidades para a existência de outros 

mundos. 

 Para seguir esses caminhos na produção dos dados, foi solicitada a 

colaboração de um professor de Ciências e de uma de suas turmas, 

especificamente uma turma de sexto ano9. Esse profissional leciona na 

Escola Municipal de Ensino Fundamental Manoel Prestes, localizada no 

município de Xangri-Lá, no Litoral Norte do Rio Grande do Sul. A turma 

de sexto ano foi selecionada porque, em seu currículo, são trabalhados 

conteúdos relacionados à água, ao ar e ao solo, o que possibilita diversas 

observações da natureza. Assim, consideramos que seria uma turma 

adequada, com um currículo que corresponderia às nossas análises. Como 

instrumentos para a produção dos dados, foram feitas observações em 

algumas aulas de ciências da turma de sexto ano. Foram doze meses de 

observações o que totalizaram cerca de oitenta e dois períodos de aulas, em 

sua maioria, expositivas dialogadas. No entanto, também tivemos a 

oportunidade de presenciar aulas práticas. Destas aulas, quatorze períodos 

foram de atividades práticas desenvolvidas pela professora. Esses 

instrumentos e práticas tiveram como objetivo registrar o desafio proposto 

por esta investigação: mapear as tramas que permitem ou tensionam as 

 

9 Este trabalho foi aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa, estando registrado sob o 

número: 58371322.8.0000.5347, e realizado em conformidade com as normas para 

pesquisas envolvendo seres humanos. 



A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

linhas de força, que podem tanto afastar quanto possibilitar o silêncio e a 

vagareza nas aulas de ciências. Com esses procedimentos em destaque, 

construímos um mapa que nos permitiu nos mover pelas linhas de força 

que traçam as subjetividades, produzidas “A partir dos diferentes ritmos, 

interesses, percepções e materialidades presentes. O cartógrafo se constitui 

por um regime de afetabilidade; ele toca e é tocado” (Pozzana, 2016, p. 

59). Neste sentido, apresentamos algumas linhas que se fizeram visíveis 

para nós. 

 

 

Hackeando os fluxos acelerados e ruidosos da contemporaneidade. 

 

Hackear a máquina, encontrar nos fluxos da maquinaria capitalista, 

fissuras, brechas para que seja possível entrar no sistema e colocar alguns 

vírus que possam fazer germinar momentos de silêncio e vagareza nas 

aulas de ciências. O hacker10 fica na espreita, tem paciência, observa e 

espera o momento certo para mexer, embaralhar, trancar o sistema, desviar 

seus fluxos. Isso porque o hacker tem a capacidade e o conhecimento de 

inventar soluções criativas e eficientes para resolver um problema, ou 

inventar ou reformular novos programas técnicos complexos (Caetano, 

2024). Assim como os hackers se infiltram nos sistemas para buscar 

informações, mexer e embaralhar os códigos em busca dos seus objetivos, 

pretendemos utilizar maneiras de nos infiltrar, para observar a máquina em 

seus fluxos, identificando desencaixes por onde novos fluxos tentam se 

estabelecer. Algo como colocar alguns vírus para que as engrenagens da 

maquinaria sejam visíveis e, assim, detectar onde há FALHAS NO 

 

10 O sentido da palavra “hacker” tem início na década 1960 nos Estados Unidos, no 

Instituto de Tecnologia de Massachusetts (MIT). A cultura dos hackers é pensada para 

resolver problemas técnicos e encontrar soluções criativas para desafios de engenharia e 

programação de computadores. Ou seja, os hackers são profissionais com um conhecimento 

profundo e complexo de informática e computação, que trabalham desenvolvendo e 

modificando softwares e hardwares de computadores. Eles chamavam essas soluções 

criativas, de “hacks” e se referem a si mesmos como “hackers” (Caetano, 2004). 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

SISTEMA. Assim, olhando para as miudezas que lhes escapam talvez 

possam erigir modos de silêncio e de vagareza.  

O livro A Arte de Invadir, Kevin D. Mitnik e Willian L. Simon 

(2005), evidenciam as grandes habilidades dos hackers. Destacam-se a 

sagacidade, dedicação, paciência, insistência e previsibilidade de como 

ocorre a projeção e sistemática dos sistemas e como os seus usuários o 

utilizam. Assim o hacker também desenvolve um potencial que, “Deve-se 

à análise de como as pessoas pensam, de como instalam sistemas, os 

processos usados por administradores de sistemas e de redes para fazer 

arquitetura de rede” (Mitnik; Simon, 2005, p. 92). Assim, conhecer a 

maquinaria é fundamental para o hacker. Ademais, sua eficácia se dá pela 

fascinação de estar conectado as redes e navegar constantemente nesse 

mundo virtual, de um modo invisível e imperceptível. 

 Inferimos que exista uma intimidade entre o hacker e o sistema, 

pois, ele consegue sentir, prever os caminhos para entrar na rede que 

invade. Assim o nosso olhar durante a pesquisa foi movido pelo pouso e 

reconhecimento para sentir, como um hacker, os caminhos que fissuram os 

fluxos da aceleração, ruídos e burburinhos nas aulas de ciências. 

 

 

A língua gagueja, a curiosidade emerge – interrupção do fluxo  

 

A sala de aula de um sexto ano é povoada por ruídos, falatórios, 

arrastar de cadeiras, brincadeiras e, por vezes, por silenciamentos e certa 

vagareza nas atividades, geralmente impostos pela professora. No entanto, 

algo diferente ocorreu. Observamos um momento em que a maquinaria dos 

automatismos parou, enguiçou e a língua gaguejou. Durante a aula a voz 

firme e alta da professora imperava na sala explicando as diferenças entre 

materiais naturais e materiais sintéticos. Risos e conversas paralelas 

tentavam, a todo o tempo, desbancar a unicidade da voz docente. Vez que 

outra aparece o comando e a voz docente aumenta de intensidade: Silêncio 

pessoal e prestem atenção! Posteriormente as explicações da professora 

deu início as discussões. Agora era permitido e necessário falar (sobre a 



A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

temática exposta). Durante esse momento, várias questões exemplos e 

pensamentos iam surgindo. Para cada um deles resposta imediata da 

professora ou dos próprios estudantes. Fluxos de palavras, de intensidades 

de voz, de corpos agitados tentando elaborar as melhores questões ou 

simplesmente se deixarem ouvir, invadia a sala. No entanto, algo ocorreu 

que tensionou e dobrou o fluxo que levava a rapidez do pensamento e da 

agitação dos corpos. Foram aproximadamente 4 ou 5 segundos de 

interrupção do fluxo. A língua gaguejou, o pensamento não conseguiu 

chegar à língua para fazê-la falar. O corpo parou. O que ocorreu ali? Algo 

não pensado adentrou o recinto quando um estudante perguntou de qual 

matéria prima era fabricada as garrafas pets. A professora, segura de si 

respondeu imediatamente para o aluno: ela é feita de um polímero 

termoplástico derivado do petróleo! o estudante torna a perguntar: Mas 

professora, se a garrafa pet é feita do petróleo, então porque ela é 

transparente e não preta como o petróleo? GAP NO SISTEMA! Silêncio, 

imobilidade. O corpo parecia indicar que não havia resposta: sobrancelhas 

para cima! Os alunos estavam pensativos. O corpo da professora 

imobilizou, mas, passados os segundos de estancamento dos fluxos ela deu 

um sorriso de leve e respondeu para o aluno: Vamos pesquisar os 

processos que o petróleo passa para chegar na composição de garrafas 

pets, é um ótimo tema para o grupo dos materiais sintéticos. As forças que 

permeiam esse momento estão “Correlatas à força fundadora do sileo, a 

sua potência disruptiva e inovadora” (Bocchetti, 2022, p. 18). 

Abriu-se uma brecha nos fluxos, o vírus da incerteza fora instalado 

e a maquinaria que exige a resposta automática fora trancada. Estes foram 

pequenos momentos em que a gagueira com o trancar das palavras, 

impediram a maquinaria acelerada de funcionar. Havia ali a solicitação de 

uma passagem para que o silêncio e a vagareza se instalassem. Naquele 

momento, emergiu uma senha de acesso para o silêncio e a vagareza. 

 A língua se encontrou tão tensionada que se iniciou um processo 

de hesitação, de um sussurrar ou balbuciar, “a linguagem inteira atinge o 

limite que desenha o seu fora e se confronta com o silêncio. Quando a 

língua está assim tensionada, a linguagem sofre uma pressão que a devolve 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

ao silêncio” (Deleuze, 1997, p. 126). O gaguejar da língua interpela o 

pensamento que, por sua vez, necessita de um silêncio e de uma lentidão 

que abrace este momento tão potente e singular. Segundo Deleuze (1997, 

p. 126): A “Gagueira criadora é o que faz a língua crescer pelo meio, como 

a grama, o que faz da língua um rizoma em vez de uma árvore, o que 

coloca a língua em perpétuo desequilíbrio: Mal vista mal dito (conteúdo e 

expressão)”. Assim, ainda não há palavras e as palavras que virão a ser 

pronunciadas, estão ainda rodeadas pelo silêncio. E este poderá expandir o 

pensamento antes de pronunciá-las. 

De acordo com Deleuze (2003), o pensamento não é espontâneo, 

somos compelidos a pensar quando nos deparamos com uma situação que 

nos desestabiliza e que desafia alguma circunstância vivida, sentida. É 

nessas condições que a gagueira pode emergir e tensionar o que está sendo 

pensado. Pois, segundo o filósofo, “Sem algo que force a pensar, sem algo 

que violente o pensamento, este nada significa. Mais importante do que o 

pensamento é o que ‘dá que pensar’” (Deleuze, 2003, p. 89). Dessa forma, 

tais circunstâncias fazem uma torção no pensamento, que ocorrem através 

de encontros com os signos. Deleuze (2003, p. 91) ainda pontua que 

“Pensar é sempre interpretar, isto é, explicar, desenvolver, decifrar, 

traduzir um signo”. Compreendemos que para nos tornar sensíveis aos 

signos há necessidade de prestar atenção a eles e esse movimento, para 

nós, exige silêncio e certa vagareza.  

No entanto, a maquinaria volta ao seu funcionamento. A conversa 

se generaliza e a professora chama a atenção. A professora não percebe, 

naquele momento, a potência do acontecimento, sorri e dá andamento as 

perguntas, pedindo que os alunos deem exemplos de materiais naturais e 

também os que tem processos humanos na elaboração da sua composição. 

Nesse entremeio, no qual o silêncio tornou-se um espaço fértil para 

o pensamento, outro momento observado no espaço escolar possibilitou a 

emergência de uma pausa, de um tempo outro, marcado por vagareza. Esse 

momento ocorreu durante um experimento sobre o ciclo da água, 

especificamente a evaporação. Nesse contexto, a professora havia 

preparado uma garrafa PET cortada ao meio, contendo água, que foi 



A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

coberta com um plástico transparente e colocada ao sol, com o intuito de 

auxiliar os estudantes na compreensão do processo de evaporação. Durante 

a atividade, chamou-nos a atenção uma aluna que se encontrava 

intensamente concentrada na observação do experimento. Sua postura 

atenta sugeria que, talvez, ela estivesse a contar as pequenas gotículas de 

água que se acumulavam no plástico. Em determinado momento, a 

estudante desviou o olhar para o céu, retornou o olhar às gotículas e, então, 

questionou: Se não tivesse esse plástico, essas gotas estariam naquela 

nuvem? A professora e alguns colegas responderam afirmativamente, 

explicando que sim, as gotas poderiam estar em qualquer nuvem presente 

no céu. Vinci (2018), nos convoca a pensar que os encontros com os 

signos não devem ser reduzidos a explicações fechadas ou a modelos 

prévios, mas vividos como ocasiões em que algo novo pode surgir. 

Acreditamos que o silêncio e a abertura para a heterogeneidade funcionam 

como condições para que esses signos possam produzir problemas que 

façam germinar pensamentos criativos, em vez de apenas reconduzir o 

pensamento ao já sabido. Assim percebemos que ocorre, 

 

[...] de um lado, portanto, uma pedagogia 

silenciadora, que investe no jogo entre crenças 

legitimadas e esvaziamento da vontade – mantendo a 

ambas como marcadoras de uma individualidade 

desejável ou não diante das relações com o outro. De 

outro, um silêncio como ato pedagógico, marcado 

pela relação de escuta com o mundo e de retomada da 

vontade que deriva dos encontros com ele (Bocchetti, 

2022, p. 20). 

 

E é nesse silêncio pedagógico, junto com a vagareza, que se pode 

revelar e potencializar a curiosidade, transformando-a em uma força 

criativa capaz de abrir caminhos para novas descobertas e significações. A 

curiosidade, ao ser atravessada pelo silêncio e pela suspensão da pressa, 

pode deixar de ser mera etapa do aprendizado e pode torna-se força 

inventiva, capaz de instaurar problemas novos e, com eles, novas 

possibilidades de pensar. 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

Considerações finais 

 

A partir dessas análises, buscamos refletir sobre os sinais, as formas 

que os fluxos da maquinaria que provoca a aceleração e barulhos nas aulas 

de ciências, foram trancados pela emergência da atenção, do silêncio e da 

vagareza. Foram momentos de rarefação compostos por “Vacúolos de 

silencio para que se pudesse, afinal ter algo a dizer” (Pelbart, 2016, p. 50). 

Apresentamos, assim, algumas forças dos fluxos acelerados e 

ruidosos, que foram hackeados e que através desse corte, da introdução de 

alguns vírus, possibilitou de certa forma, ao longo da pesquisa, percebermos 

momentos de silêncio e vagareza nos processos de sala de aula.  

Assim, percebemos intensidades que emergiram, criando caminhos 

que fogem à imposição. Em determinados momentos, os olhares dos alunos 

permanecem fixos no conteúdo apresentado, a comunicação se interrompe, 

os corpos ficam estáticos e um silêncio natural se manifesta. Nesses 

instantes, algumas crianças se acomodam tranquilamente em suas carteiras, 

envolvidas por uma calma e uma vagareza que direciona suas percepções 

apenas ao que veem e ouvem. Não seria essa vagareza um desacelerar 

necessário para realmente captar o que está acontecendo? Também não seria 

o surgimento de uma ética do silêncio, fruto do interesse autêntico dos 

alunos? Principalmente quando algum questionamento faz parar a língua, 

parar o tempo? Não seria também fruto de um gaguejar que nos fala Deleuze 

(1997), quando diz que o gaguejar promove um silêncio que ultrapassa a 

estrutura rígida da linguagem dominante, criando novas formas de 

expressão? Ou o poder da palavra, das paixões, do abrir-se para experiência, 

que nos fala Larrosa (2002)? 

Dessa forma, notamos intensidades que surgiram, abrindo caminhos 

para a potencialidade do silêncio e a vagareza. Em certos momentos, os 

olhares dos alunos permanecem fixos no que é apresentado, a comunicação 

cessa, os corpos ficam imóveis, e um silêncio espontâneo emerge. Nesses 

instantes, algumas crianças relaxam em suas carteiras, envoltas por uma 

tranquilidade, uma vagareza que direciona suas percepções exclusivamente 

ao que veem e ouvem. É o silêncio, que proporciona, mesmo que 



A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

momentaneamente, o situar-se fora do universo sonoro, do fluxo tagarela 

que gera certo barulho pela quantidade de informações que circulam com 

grande intensidade. Um silêncio, que propicia o ouvir a si e ao outro de uma 

forma mais calma e serena, com suavidade!! Não seria essa vagareza um 

desacelerar necessário para sentir o que acontece?  

Além disso, notamos que o silêncio acompanha alguns alunos 

quando eles param para refletir e realizar suas atividades. Seus olhares se 

dispersam por pontos aparentemente insignificantes, como se criassem 

vácuos para o pensamento se estabelecer. Eles parecem alheios ao tempo e à 

aceleração imposta pela professora, mantendo um ritmo próprio em sintonia 

com as tarefas, sem pressa, profundamente imersos no processo. Não seria o 

silêncio operando com a vagareza, em que os dois juntos poderiam propiciar 

o tempo necessário para se recalcular a rota ou quem sabe abandoná-la a fim 

de que outras paisagens, sons, cheiros, sabores possam emergir com 

potência? Não seria uma abertura nos modos contemporâneos de vida que, 

mesmo no contexto da sala de aula, cria espaço para uma nova maneira de 

estar presente? São questões que, sem dúvida, nos levam à reflexão. 

Concordamos com Frederic Gros (2021, p. 42), quando diz que 

caminhar devagar nos “Faz viver mais tempo, pois deixamos que cada hora, 

cada minuto e cada segundo respirem e se aprofundem, em vez de preenchê-

los forçando as articulações”. A pressa, por outro lado, faz com que o tempo 

pareça abarrotado, “Como uma gaveta cheia de milhões de coisas jogadas 

sem ordem” (Gros, 2021, p. 42). 

 

 

Referências 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Trad. Alfredo Bossi. São Paulo: 

Martins Fontes, 2007.  

BARROS, Laura Pozzana de; KASTRUP, Virginia. Cartografar é acompanhar 

processos. In: KASTRUP, Virginia; PASSOS, Eduardo; ESCÓSSIA, Liliana 

(Orgs.). Pistas do Método da Cartografia: Pesquisa- intervenção e produção de 

subjetividade. Porto Alegre: Editora Sulina, 2015. p. 52-75. 

BOCCHETTI, André. Corpos, silêncios e disciplinas: sobre modos de 



Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

confinamento e suas educações possíveis. Revista Pro.posições, Campinas, v. 

33, p. 1-24, 2022. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/1980-6248-2020-0114.  

CAETANO, Érica. “O que é hacker?”. Brasil Escola. Disponível em: 

https://brasilescola.uol.com.br/informatica/o-que-e-hacker.htm. Acesso em: 29 jul. 

2024. 

COMPANHIA DAS LETRAS. Erling Kagge. Disponível em: 

https://www.companhiadasletras.com.br/colaborador/05664/erling-kagge. Acesso 

em: 3 dez. 2023. 

COUTO, Mia. Não precisamos de mais tempo, precisamos de um tempo que seja 

nosso. 2017. Portal Geledés. Acesso em: https://www.geledes.org.br/nao-

precisamos-de-mais-tempo-precisamos-de-um-tempo-que-seja-nosso-por-mia-

couto. Acesso em: 25 set. 2022. 

DELEUZE, Gilles. Crítica e Clínica. Trad. Peter pal Pelbart. São Paulo: Ed. 34, 

1997. 

DELEUZE, Gilles. Proust e os signos. Trad. Antonio Piquet e Roberto Machado. 

2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003. 

DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Trad. Ruth Joffily Dias e Edmundo 

Fernandes. Rio de Janeiro: Editora Rio, 1976.  

DELEUZE, Gilles. Conversações. 1972-1990. Trad. Peter Pál Pelbart. São 

Paulo: Editora 34, 1992. 

DUARTE, Pedro. O silêncio que resta. In: NOVAES, Adauto (Org.). Mutações o 

Silêncio e a prosa do mundo. São Paulo: SESC São Paulo, 2014. 

DUFOURMANTELLE, Anne. Potências da Suavidade. Trad. Hortencia 

Lancastre. São Paulo: n-1 edições, 2022.  

EIRÓ, Jorge. Narrativas errantes de uma noite de verão quando D. Educação saiu 

para comprar cigarro. Experimentart, Belém, n. 3, p. 11-21, 2016. DOI: 

https://doi.org/10.18542/experimentart.v0i3.4600. 

FISCHER, Brodwyn Michelle. A ética do silêncio racial no contexto urbano: 

políticas públicas e desigualdade social no Recife, 1900-1940. Anais do museu 

paulista, São Paulo, v. 28, p. 1-45, 2020. DOI: https://doi.org/10.1590/1982-

02672020v28d1e15. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/anaismp/a/LxQRQyCSGgMdzhsk9wwMwSt/?lang=pt. 

Acesso em: 15 set. 2024.  

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito: curso dado no Collège de 

France (1981, 1982). Trad. Marcio Alves da Fonseca, Salma Annus Muchail. 3. 

ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2010. 

http://dx.doi.org/10.1590/1980-6248-2020-0114
https://brasilescola.uol.com.br/informatica/o-que-e-hacker.htm
https://www.companhiadasletras.com.br/colaborador/05664/erling-kagge
https://www.geledes.org.br/nao-precisamos-de-mais-tempo-precisamos-de-um-tempo-que-seja-nosso-por-mia-couto
https://www.geledes.org.br/nao-precisamos-de-mais-tempo-precisamos-de-um-tempo-que-seja-nosso-por-mia-couto
https://www.geledes.org.br/nao-precisamos-de-mais-tempo-precisamos-de-um-tempo-que-seja-nosso-por-mia-couto
https://doi.org/10.18542/experimentart.v0i3.4600
https://doi.org/10.1590/1982-02672020v28d1e15
https://doi.org/10.1590/1982-02672020v28d1e15
https://www.scielo.br/j/anaismp/a/LxQRQyCSGgMdzhsk9wwMwSt/?lang=pt


A ética do silêncio, a vagareza e o tempo para pensar nas aulas de ciências 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

GROS, Frédéric. Caminhar uma filosofia. Trad. Célia Euvaldo. Imagens de Ana 

Maria Maiolino. São Paulo: Ubu Editora, 2021. 

GUATTARI, Félix; ROLNIK, Suely. Micropolítica: Cartografia dos desejos. 

Petrópolis: Vozes, 1996.  

HARVEY, David. Condição Pós-moderna: Uma Pesquisa sobre a Origem da 

Mudança Cultural. Trad. Adail Ubirajara Sobral e Maria Stela Gonçalves. São 

Paulo: Edições Loyola, 2008. 

KAGGE, Erling. Silêncio na Era do Ruído. Trad. Guilherme da Silva Braga. Rio 

de Janeiro: Editora Schwarcz S.A., 2009. 

KASTRUP, Virginia. O Funcionamento da Atenção no Trabalho do 

Cartógrafo. In: KASTRUP, Virginia; PASSOS, Eduardo; ESCÓSSIA, Liliana 

(Orgs.). Pistas do Método da Cartografia: Pesquisa- intervenção e produção de 

subjetividade. Porto Alegre: Editora Sulina, 2015. p. 32-51. 

KOHAN,Walter Omar; FERNANDES Rosana Aparecida. Tempos da infância: 

entre um poeta, um filósofo, um educador. Educ. Pesqui., São Paulo. v. 46, p. 

1-26, 2020. DOI: https://doi.org/10.1590/S1678-4634202046236273.  

LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Trad. 

João Wanderley Geraldi. Revista Brasileira de Educação, Campinas, n. 19, p. 

20-28, 2002. DOI: https://doi.org/10.1590/S1413-24782002000100003.  

LARROSA, Jorge. Linguagem e Educação Depois de Babel. Belo Horizonte: 

Autêntica Editora, 2004. 

LARROSA, Jorge. Professor precisa encontrar a beleza no mundo para motivar 

os alunos. Entrevista concedida a Maria Victória Oliveira. Porvir Inovação em 

Educação, São Paulo, 2021. Disponível em: https://porvir.org/professor-precisa-

encontrar-a-beleza-no-mundo-para-motivar-alunos-diz-filosofo-e-educador-

espanhol/. Acesso em: 30 dez. 2024. 

MASSCHELEIN, Jan; SIMONS, Maarten. Em defesa da escola: uma questão 

pública. Trad. Celso Antunes. 2. ed. Belo Horizonte: Editora Autêntica, 2014. 

MEDEIROS, Tiago. A ética do silêncio na era Bolsonaro. Revista Cult, São Paulo, 

2021. Disponível em: https://revistacult.uol.com.br/home/a-etica-do-silencio-na-

era-bolsonaro/. Acesso em: 24 set. 2024. 

MITNICK, Kevin David; SIMON, William L. A arte de invadir: as verdadeiras 

histórias por trás das ações de hackers, intrusos e criminosos eletrônicos. Trad. 

Maria Lúcia G. L. Rosa. São Paulo: Pearson Prentice Hall, 2005. 

MITTMANN, Veronica de Lima. O devir-criança e a possibilidade de 

outramundar (neste mundo): o animismo infantil. 2024. 196 f. Tese (Doutorado 

https://doi.org/10.1590/S1678-4634202046236273
https://doi.org/10.1590/S1413-24782002000100003
https://porvir.org/professor-precisa-encontrar-a-beleza-no-mundo-para-motivar-alunos-diz-filosofo-e-educador-espanhol/
https://porvir.org/professor-precisa-encontrar-a-beleza-no-mundo-para-motivar-alunos-diz-filosofo-e-educador-espanhol/
https://porvir.org/professor-precisa-encontrar-a-beleza-no-mundo-para-motivar-alunos-diz-filosofo-e-educador-espanhol/
https://revistacult.uol.com.br/home/a-etica-do-silencio-na-era-bolsonaro/
https://revistacult.uol.com.br/home/a-etica-do-silencio-na-era-bolsonaro/


Mari Teresinha Alminhana Panni; Claudia Glavam Duarte 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76660, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

em Educação em Ciências) – Programa de Pós-graduação em Educação em 

Ciências da Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2024.  

ORLANDI, Eni Purccinelli. As Formas do Silêncio: no movimento dos sentidos. 

Campinas: Editora da Unicamp, 2007. DOI: 

https://doi.org/10.7476/9788526814707. 

PASSOS, Eduardo, ALVAREZ, Johnny. Cartografia é habitar um território 

existencial. In: KASTRUP, Virginia; PASSOS, Eduardo; ESCÓSSIA, Liliana 

(Orgs.). Pistas do Método da Cartografia: Pesquisa- intervenção e produção 

de subjetividade. Porto Alegre: Editora Sulina, 2015. p. 131-149. 

PELBART, Peter Pál. O Avesso do Niilismo: cartografias do esgotamento. São 

Paulo: Número 1 edições, 2013. 

POZZANA, Laura. A Formação do Cartógrafo é o mundo: corporificação e 

afetabilidade. In: KASTRUP, Virginia; PASSOS, Eduardo; ESCÓSSIA, Liliana 

(Orgs.). Pistas do Método da Cartografia: Pesquisa- intervenção e produção de 

subjetividade. Porto Alegre: Editora Sulina, 2016. p. 52-75. 

PRECIATO, Paul. La izquierda bajo la piel. Um prólogo para Suely Rolnik. In: 

ROLNIK, Suely. Esferas da Insurreição: Notas para uma vida não cafetinada. 

São Paulo: N-1 Edições, 2019. 

ROLNIK, Suely. Uma insólita viagem à subjetividade fronteiras com a ética e a 

cultura. Núcleo de Subjetividade, São Paulo: PUCSP, 1997. Disponível em: 

http://www.pucsp.br/nucleodesubjetividade/suely%20rolnik.htm. Acesso em: 23 

dez. 2024. 

STENGERS, Isabelle. Uma outra ciência é possível: manifesto por uma 

desaceleração das ciências. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2023. 

VINCI, Christian Fernando Ribeiro Guimarães. O conceito de experimentação na 

filosofia de Gilles Deleuze. Sofia, Vitória, v. 7, n. 2, p. 322-342, 2018. DOI: 

https://doi.org/10.47456/sofia.v7i2.20467. 

 

 

Data de registro: 15/01/2025 

Data de aceite: 24/09/2025 

https://doi.org/10.7476/9788526814707
http://www.pucsp.br/nucleodesubjetividade/suely%20rolnik.htm
https://doi.org/10.47456/sofia.v7i2.20467

