
Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

  Uma análise filosófica do agente violento contra 

a escola 

 

Rita Pimenta* 

 

Resumo: O objetivo deste texto é contribuir com uma reflexão filosófica sobre o 

tema das violências contra a escola considerando particularmente um aspecto: o 

agente da violência e o seu dogmatismo ingênuo agudo e cáustico. A perspectiva 

que sustenta a argumentação deste texto parte da caracterização deste agente 

violento, mostrando que ele, em sua dimensão violenta, não elabora discursos de 

ódio, mas tão somente frases de ódio. Ao levar sua violência para a escola, além 

de todo o horror que ele provoca, uma de suas expectativas é transferir para o 

domus da escola os mesmos elementos e objetos presentes no domus da violência. 

Finalmente, proponho que o enfrentamento do dogmatismo ingênuo agudo e 

cáustico seja realizado criando experiências baseadas em uma racionalidade 

argumentativa cooperativa e também em experiências negativas intelectuais, que 

apoiem professoras e professores nos diálogos, de fato, democráticos, 

considerando como valores que sustentam esses diálogos o respeito, a cooperação, 

a incerteza, engenhada pelo incentivo de uma inquietação existencial e pelo valor 

do dizer, este último como fundamento da Pedagogia da Dizibilidade. 

 

Palavras-chave: Discurso; Escola; Filosofia; Pedagogia da Dizibilidade; 

Violência. 

  

 

* Doutora em Educação Escolar pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita 

Filho (Unesp). Professora em Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). E-mail: 

ritapimentar@yahoo.com.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3807644912805450. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-3331-2276. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76601  

  

mailto:ritapimentar@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/3807644912805450
https://orcid.org/0000-0002-3331-2276
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76601
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76601


Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

A philosophical analysis of the violent 

agent against school  

 

Abstract: The objective of this text is to 

contribute to a philosophical reflection on 

the topic of violence against schools, 

particularly considering one aspect: the 

agent of violence and his acute and caustic 

naive dogmatism. The perspective that 

supports the arguments of this text is based 

on the characterization of this violent 

agent, showing that he, in his violent 

dimension, does not create hate speeches, 

but only hateful phrases. When taking his 

violence to school, in addition to all the 

horror it causes, one of his expectations is 

to transfer the same elements and objects 

present in the domus of violence to the 

school domus. Finally, I propose that the 

confrontation of acute and caustic naive 

dogmatism be carried out by creating 

experiences based on a cooperative 

argumentative rationality and also on 

negative intellectual experiences, which 

support teachers in dialogues, in fact, 

democratic, considering as values that 

sustain these dialogues the respect, 

cooperation, uncertainty, engendered by 

the encouragement of existential 

restlessness and the value of saying, the 

latter as the foundation of the Pedagogy of 

Sayability. 

 

Keywords: Speech; School; Philosophy; 

Pedagogy of Sayability; Violence. 

 

 Une analyse philosophique de l’agent 

violent contre l’école 

 

Résumé: L’objectif de ce texte est de 

contribuer à une réflexion philosophique sur 

le thème de la violence à l’école, en 

considérant notamment un aspect: l’agent de 

la violence et son dogmatisme naïf aigu et 

caustique. La perspective qui soutient les 

arguments de ce texte repose sur la 

caractérisation de cet agent violent, montrant 

que lui, dans sa dimension violente, ne crée 

pas de discours de haine, mais seulement des 

phrases haineuses. Lorsqu’il transporte sa 

violence à l’école, outre toute l’horreur 

qu’elle provoque, une de ses attentes est de 

transférer les mêmes éléments et objets 

présents dans la domus de la violence à la 

domus de l’école. Enfin, je propose que la 

confrontation du dogmatisme naïf aigu et 

caustique se fasse en créant des expériences 

basées sur une rationalité argumentative 

coopérative et aussi sur des expériences 

intellectuelles négatives, qui soutiennent les 

enseignants dans des dialogues, en fait 

démocratiques, considérant comme des 

valeurs qui soutiennent ces dialogues le 

respect, la coopération, l’incertitude, 

engendrés par l’encouragement de 

l’inquiétude existentielle et la valeur du dire, 

cette dernière comme fondement de la 

Pédagogie de la Dicibilité. 

 

Mots clés: Discours; École; Philosophie; 

Pédagogie de la Dicibilité; Violence. 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

A Filosofia faz perguntas e as faz porque pouco sabemos a nosso 

próprio respeito, por isso a Filosofia, que é o lugar de onde direi o que 

direi, é a “utopia de uma posse à distância” (Merleau-Ponty, apud 

Bornheim, 1973 p. 95). Acredito que não podemos entender o problema 

das violências contra a escola se o reduzimos a si mesmo. Como todo 

problema, a violência de um modo geral e aquelas contra a escola são 

problemas multifacetados. 

Na perspectiva filosófica, discutir, refletir sobre um problema, 

significa entender, significa procurar uma razão/razões, problematizar, 

inteligir. E como se faz isto em Filosofia? Perguntando. “No ato de 

perguntar condensa-se o espírito crítico” (Bornheim, 1973, p. 93), e, com 

razão, “Heidegger diz que a filosofia não é fácil, mas difícil, porque é o 

caminho de acesso à densidade do real” (Bornheim, 1973, p. 95-96). É 

impensável refletir filosoficamente sem o sentido do inteligir, do 

problematizar, logo, a perspectiva que adotarei é filosófica. O caminho que 

resolvi trilhar tem um método, a maiêutica de Sócrates. O que isto 

significa? Quero dizer que farei afirmações, mas, no mais das vezes, 

formulo perguntas. E por quê? Porque no centro do exercício da reflexão 

filosófica está a pergunta Tí estin — Que é isto? Esta é a maneira filosófica 

de perguntar — Que é isto? Quando perguntamos deste modo, a questão 

permanece plurívoca. 

Quando formulamos questões, podemos extrair, como em um 

parto, tal como na maiêutica, a experiência vivida daquelas e daqueles com 

os quais dialogamos, para chegarmos às possíveis conclusões e/ou 

elaborações mais consistentes a respeito dos problemas que enfrentamos. 

Sendo o meu campo de investigação o filosófico, devo dizer que a 

Filosofia é um saber, um modo de compreender a realidade ou as 

realidades, é uma reflexão a respeito das grandes questões humanas, das 

grandes perguntas sobre a vida, sobre o que é a vida. Como disse Platão, 

em um de seus diálogos, O Eutidemo, “Filosofia é o uso do saber em 

proveito do homem” (Abbagnano, 2003, p. 442). Assim, por exemplo, 



Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

perguntamos: Por que estamos, aqui, neste mundo? O destino existe? O 

que é a vida? Somos livres? O que devemos fazer com nossas vidas? 

Como devemos vivê-las? Qual o melhor modo de agir? Por que devo agir 

assim e não de outra maneira? O que é o bem? O que é o mal? O que é a 

violência? É por esta questão que começarei, mas, adianto que elaborei 

outras perguntas. 

A busca por minha compreensão acerca da questão “O que é a 

violência?” começa com os gregos. Eles “conheciam três maneiras de se 

impor: pela violência (bía), pela persuasão (peithó) e pela sedução” 

(Ramnoux, apud Torrano, 1995, p. 27). Na Teogonia, de Hesíodo (séc. 

VIII a. C), a Violência é uma titânide, filha da deusa Estige, e tem como 

irmãos Zelo, Vitória e o Poder (Torrano, 1995, p. 73). Na Teogonia, a 

Violência está relacionada ao aniquilando. Bía é a responsável pela 

emoção de violência nos mortais. Na tragédia Prometeu Acorrentado, 

Ésquilo (525 a.C. e 456 a.C.) coloca em cena a Violência com seu irmão o 

Poder, ambos acorrentam Prometeu por ordem de Zeus. Em Ésquilo, a 

Violência é personagem sem fala. Não há discurso proferido pela 

Violência. Na edição consultada por mim, na página de indicação das 

personagens, sobre a Violência, e somente sobre ela, é conferida a ela uma 

característica: “A VIOLÊNCIA (personagem muda)” (Ésquilo, 2005, p. 4). 

Da mitologia para a Filosofia, Aristóteles diz que a violência é 

uma “Ação contrária à ordem ou à disposição da natureza” (Abbagnano, 

2003, p. 1.002-1.003). Por quê? Porque para o Estagirita existiam dois 

tipos de movimento: o primeiro é aquele segundo a natureza, que leva os 

elementos para o seu lugar natural, o segundo tipo de movimento os afasta 

de seu lugar natural, do seu domus. Além destas concepções de violência, 

que estão no plano mitológico e no plano da Física aristotélica, a violência, 

numa perspectiva moral, é lida como uma ação contrária às ordens moral, 

jurídica ou política. Por isso, fala-se em cometer ou sofrer violência. 

Investigando o problema da violência, de um ponto de vista filosófico, 

como disse acima, tomei uma primeira via que foi a de perguntar “o que é 

a violência?”, porque a Filosofia pergunta, assim, continuo inquirindo 

sobre ela. 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

Percorrendo as trilhas da Filosofia, Hannah Arendt (2004, p. 4), 

em um texto chamado Da Violência, de 1969, que trata da questão da 

violência nos domínios da política, diz que a violência “necessita sempre 

de instrumentos” e aloja em si a arbitrariedade, sendo a violência o tipo de 

poder mais definitivo. Concordando com Voltaire, Arendt diz que o poder 

faz com que os outros ajam como eu quero e cita Sartre (apud Arendt, 

2004, p. 10) quando lembra que “A violência irreprimível é o homem 

recriando a si mesmo”. Segundo ela, “A extrema forma de violência é Um 

contra Todos. E esta última jamais é possível sem instrumentos” (Arendt, 

2004, p. 26). Além disso, “Poder, força, autoridade, violência – nada mais 

são do que palavras a indicar os meios pelos quais o homem governa o 

homem; são elas consideradas sinônimos por terem a mesma 

função”(Arendt, 2004, p. 27), dominação, obediência, e acrescento o 

desprezo, por isso a violência é usada como meio de opressão. 

Arendt (2004, p. 51) diz que “A prática da violência como toda 

ação, transforma o mundo, mas a transformação mais provável é em um 

mundo mais violento”. Arendt (2004, p. 38) também afirma que a 

violência depende de maneiras de implementação e estas “Aumentam e 

multiplicam a força humana”. Para ela, “Do cano de uma arma desponta o 

domínio mais eficaz, que resulta na mais perfeita e imediata obediência”. É 

“Esta a suposta razão porque o homem pode ser mais bestial” do que os 

outros animais. Para Arendt (apud Berti, 1997, p. 242), 

 

[a] práxis, na pólis antiga, está estreitamente 

vinculada ao lógos, o qual é racionalidade, mas 

igualmente discurso, palavra, comunicação. O 

discurso é a expressão da ação política, enquanto a 

violência é muda. 

 

Em Origens do Totalitarismo, publicado em 1951, obra 

monumental de Hannah Arendt, em diversas passagens a filósofa judia 

alemã já se referia, como observei, logo acima, que a violência necessita 

sempre de instrumentos e que eles exigem “Gradativo aperfeiçoamento” 

(Arendt, 2012, p. 44). Na próxima seção, argumentarei que o agente 

violento não elabora, nem profere discursos de ódio. Necessitando de 



Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

instrumentos para concretizar mais uma de suas violências, ao contrário de 

um instrumento racional argumentativo cooperativo, tal como compreendo 

e defendo que é o próprio do discurso (lógos), o agente violento forja um 

instrumento violento: suas frases de ódio. 

 

 

O agente violento, suas frases de ódio e o oposto disto tudo: uma 

racionalidade argumentativa cooperativa 

 

Documentos, pesquisas e dados sobre violências contra a escola 

não são poucos. Este texto não têm por objetivo a exposição deste vasto 

campo de investigações e dados, mas quero chamar a atenção, por 

exemplo, para o Fundo das Nações Unidas para a Infância (Unicef-Brasil). 

No seu site é possível encontrar um documento chamado A Educação que 

Protege Contra a Violência, publicado em junho de 2019. Neste 

documento podemos encontrar, por exemplo, os seguintes dados: 

globalmente, cerca de 150 milhões de adolescentes entre 13 e 15 anos 

tiveram alguma experiência de violência, dentro ou ao redor da escola. No 

Brasil, diz o documento, o entorno da escola nem sempre é considerado 

seguro para as(os) estudantes. Além disso, as escolas têm sido, de forma 

crescente, alvo de ataques armados globalmente. Entre 2013 e 2017 foram 

registrados 12.700 ataques a escolas em todo mundo, com danos a mais de 

21.000 estudantes e educadoras e educadores. 

No Brasil, no âmbito do governo federal, por meio do Decreto n. 

11.469, de 5 de abril de 2023, foi instituído um Grupo de Trabalho 

Interministerial, com a coordenação do Ministério da Educação (MEC), 

que tem como principal atribuição a realização de pesquisas sobre o 

contexto e as estratégias de prevenção e enfrentamento da violência contra 

as escolas. No dia 19 de abril de 2023 foi publicada uma cartilha para 

enfrentamento à violência on-line por este grupo de trabalho, que orienta 

como lidar com conteúdo de violência na internet e conversar com crianças 

e jovens sobre o tema. 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

Ainda no Brasil, um estudo recente sobre violência contra a escola 

foi publicado em dezembro de 2023. O resultado deste estudo está no 

relatório intitulado Ataques de violência extrema em escolas no Brasil – 

causas e caminhos, elaborado sob a coordenação da professora da 

Faculdade de Educação (FE) da Unicamp Telma Vinha (2023). O estudo 

chama atenção para uma explosão de casos de violência extrema em 

escolas brasileiras em 2022 e 2023. Segundo o relatório, ocorreram 21 

casos de violência contra a escola entre fevereiro de 2022 e outubro de 

2023 – em relação aos 15 episódios em todos os 20 anos anteriores. No 

relatório há um mapeamento dos casos de violência contra a escola desde o 

primeiro ataque, em agosto de 2001, na Bahia, até outubro de 2023, no 

Paraná. Nesse período, foram 36 ataques cometidos por 39 estudantes e ex-

estudantes, em 37 escolas, resultando em 40 mortes e 102 pessoas feridas. 

Das 37 escolas atingidas, 30 eram públicas (17 estaduais e 13 municipais e 

7, particulares). Das 40 vítimas fatais, 17 eram meninas e 12, meninos. 

Foram mortas, ainda, quatro professoras, uma coordenadora e uma 

inspetora. Cinco autores dos ataques cometeram suicídio. Segundo o 

relatório, vários fatores, relacionados entre si, explicam o aumento 

explosivo no número de casos, por exemplo, os adolescentes estão se 

relacionando com comunidades mórbidas, que aparecem, cada vez mais, 

na superfície da internet. 

Considerando o exposto acima, destaco o fato de que o que 

também muito tem contribuído para o aumento da violência contra as 

escolas, segundo o referido relatório, é a ampliação dos discursos de ódio, 

especialmente nos últimos anos, encorajando a prática de atos violentos. 

Sobre a expressão “discursos de ódio”, defendo a incorreção desta 

expressão, porque tudo o que aquele que odeia consegue elaborar não são 

discursos, são frases, frases de ódio. Portanto, sugiro que passemos a nos 

referir a frases de ódio acerca do que é dito por aqueles que são movidos 

por qualquer tipo de violência. A violência expressa pelas frases de ódio, 

instrumentos do agente violento, também fazem explodir as violências 

visíveis contra a escola. As frases de ódio estão voltadas contra negros, 



Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

mulheres e homossexuais, o que revela, segundo aquele relatório, um 

padrão entre os agressores. 

Mas, por que afirmo que é mais adequado tratar o que é falado 

pelos agentes violentos como frases de ódio e não como discursos de ódio? 

Primeiro, preciso lembrar que o termo discurso vem do Latim 

discursus, formado por dis-, “fora”, mais currere, “correr”, logo, discurso 

significa, metaforicamente, correr ao redor. Discurso significa, também, 

tratar de um assunto por diversos pontos de vista. Considerando esta 

etimologia, preciso dizer que o único ponto de vista que o agente violento 

considera é o seu ou aqueles que estão de acordo com o seu. 

Em seguida, entendo que a expressão “discurso de ódio” é um 

oximoro, ou seja, é a associação de dois termos incompatíveis, por 

exemplo, como são incompatíveis os termos da expressão “guerra santa”. 

Defendo que, do ponto de vista de uma racionalidade argumentativa, há 

uma incompatibilidade entre o discurso (lógos), que é elaborado por uma 

razoabilidade e o ódio, que é uma irracionalidade. O discurso é produto, é 

resultado de uma conquista humana, sustentado pela racionalidade – 

fundamento seguro de nossa existência – que nos faz cooperar e existir uns 

com os outros. É exatamente esta condição argumentativa, cooperativa do 

dizer, do discurso, de uma “Linguagem articulada (dialekton)” (Cassin, 

1999, p. 158), que se opõe à violência, ao ódio, à irracionalidade, às frases 

de ódio. Estas negam o lógos, porque são ruídos (psophos) de ódio, porque 

não há racionalidade. 

Na problemática em questão, no agente violento, a meu ver, não 

existem articulações internas movidas por aquilo que nomeio de 

racionalidade argumentativa cooperativa, que é, como afirmei, o 

fundamento seguro de nossa existência entre e com as pessoas. É esta 

racionalidade que pode ser aprendida, que permitirá que nossos 

pensamentos, ações, aquilo que dizemos, nossos discursos, não estejam 

resguardados apenas nos nossos marcos valorativos, teóricos, nas nossas 

crenças, etc. Ao contrário disso, todas essas ações podem ser elaboradas 

por nós quando cooperamos, de modo discursivo, argumentativo, com as 

demais pessoas e elas conosco. 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

Discursar exige de nós o que estou chamando de racionalidade 

argumentativa cooperativa, que também se apoia no estímulo da dúvida 

sobre um ponto de vista, exigindo do interlocutor justificá-la. A dúvida 

exige “Que seja justificada, a situação argumentativa típica se caracteriza 

dialeticamente pelo desenvolvimento e pela confrontação de pontos de 

vista em contradição a respeito de uma mesma questão” (Plantin, 2006, p. 

55). Sendo este um dos fundamentos da argumentação, do discurso 

argumentativo, o agente violento não duvida de sua violência, não trata das 

mesmas questões daquelas e daqueles que ele lança sua violência. Ele não 

está aberto ao confronto de ideias e de pontos de vista. Ele não duvida de 

suas frases de ódio, logo ele não argumenta, ele não discursa. O que existe 

no agente violento é a irracionalidade, a rejeição do confronto de ideias, a 

rejeição da cooperação no movimento do pensar, do agir e do dizer 

(lógos), por isto afirmo que o agente violento não elabora discursos, mas 

tão somente frases de ódio, unidades de “comunicação elementar” 

(Maingueneau, 2006, p. 196), organizadas em torno de verbos, que não 

chegam a se constituir como discursos, porque estes, ao contrário das 

frases de ódio, são fundamentos seguros de nossa existência como seres 

racionais. 

Percorrendo um pouco mais o trajeto acerca do termo discurso, 

recupero o artigo “No rastro do discurso: para pensar a comunicação”, 

especificamente quando a autora assim se refere: 

 

Etimologicamente, temos a seguinte definição: 

“Discursar/sivo/so – discorrer, vb. Percorrer, 

atravessar; tratar, expor, analisar. Do lat. discurrere, 

de currere. Discurso, XVI, do lat. discursus, de 

discursum, supino de discurrere” (Cunha, 1982). 

Notemos a idéia de movimento e dinamismo, que 

remonta ao “Lógos” grego, presente nessas 

definições. Há inúmeros dicionários de filosofia que 

trazem definições do termo discurso, alguns de forma 

extensiva, remetendo à história desta disciplina. A 

título de ilustração, apresentamos algumas delas que, 

embora sucintas, são abrangentes no sentido de 

apontar as principais conceituações de discurso na 



Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

filosofia. No “Oxford Dictionary of Philosophy” 

(1996), Simon Blackburn define discurso como sendo 

um fluxo contínuo de linguagem que contém mais do 

que uma sentença: conversações, narrativas, 

argumentos, declarações. Estende-se à concepção 

lingüística afirmando que a “análise do discurso” é a 

descrição lingüística e social das normas que 

governam tais produções, e pode incluir (na 

lingüística crítica, ou sociolingüística) ênfase sobre os 

determinantes sociais e políticos das formas tomadas 

pelo discurso, incluindo critério de credo, raça, 

gênero, classe social. Andre Lalande, em 

“Vocabulaire Technique et Critique de la 

Philosophie” (1992), enumera a grafia do termo em 

diversas línguas: “discursos”, em latim; “discourse” 

ou “speech”, em inglês; “discorso”, em italiano; 

“discours”, em francês; “discurso”, em espanhol; 

“rede”, em alemão (interessante observar as noções 

contíguas, em português, de rede – enquanto 

entrelaçamento, trama – e discurso). Apresenta então 

duas conceituações para o termo: a) operação 

intelectual que se efetua a partir de operações 

elementares parciais e sucessivas; na filosofia, o 

discurso teria caráter geral, em oposição à intuição 

(no sentido kantiano), de caráter particular; b) 

expressão e desenvolvimento do pensamento por uma 

série de palavras ou de proposições que se encadeiam 

(Soares, 2008, p. 3) 

 

Proferir um discurso, portanto, requer um movimento da razão que 

acata a antifonia, ou seja, “A colocação de dois discursos em oposição, 

cada um produzido por um ponto de vista distinto, cada um projetando 

uma dada realidade” (Fiorin, 2014, p. 62). E por quê? Segundo Fiorin 

(2014, p. 68), porque “O modo de funcionamento real de todo discurso, 

[...] é o dialogismo”. E mais: “Um discurso é sempre um discurso sobre 

outro discurso”. Um discurso exige argumentação, considerando a 

controvérsia, a refutação. Um discurso é uma “reação responsiva a outro 

discurso” (Fiorin, 2014, p. 69). E esta ação responsiva tem por 

características a reciprocidade, a transparência e o dialogismo. O 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

dialogismo, a meu ver, tem uma fecundidade formativo, porque enquanto 

dialogamos vamos aprendendo a desenvolver uma conduta antidogmática. 

O agente violento não dialoga! Logo, ele não profere discurso. O que o 

agente violento profere são frases de ódio, que firmam e afirmam sua 

posição dogmática em favor do aniquilamento do outro, por isto suas 

frases são de ódio, são instrumentos violentos. 

Além de perguntar, disse acima que faria outras perguntas para 

além da primeira, “o que é a violência?”, Assim, continuo inquirindo: Por 

que se emprega violência contra a escola? Existe(m) solução/soluções? De 

que tipo de violência estamos tratando? A violência é inerente ao ser 

humano? Em geral temos urgência nas respostas. As respostas para 

questões sobre a violência exigem de nós mais atenção a respeito do 

quanto um tipo de dogmatismo contribui para a sua existência. Mais uma 

vez afirmo que, de um ponto de vista filosófico, cabe às filósofas e 

filósofos problematizarem conceitos, formularem e reformularem 

perguntas e isto não é menos verdade em relação à violência. Nas minhas 

reflexões, decidi realizar uma abordagem conceitual, analisando a 

violência de uma posição que procurou confrontar o seu agente, é ele o 

agente do impacto traumático, mortal, causado por sua violência. O que 

quero dizer é que o núcleo de um tipo de violência contra a escola, aquela 

violência fundamentada nas frases de ódio e que tem por objetivo, ferir, 

aniquilar, matar, o que fundamenta esta ação violenta é a agudização do 

dogmatismo ingênuo. 

Em Filosofia, segundo Abbagnano (2000, p. 293), o dogmatismo é 

a perspectiva que deixa de lado qualquer posição cética. Por exemplo, 

Kant entende que o dogmatismo “É o proceder dogmático da razão pura, 

sem a crítica de sua própria capacidade” (Hessen, 1999, p. 31). Hegel diz 

que o dogmatismo é o ponto de vista oposto ao da dialética. O dogmatismo 

se baseia numa confiança na razão humana não acometida por nenhuma 

dúvida. O dogmático não considera que o conhecimento se dá na relação 

entre sujeito e objeto. O dogmatismo não percebe o conhecimento como 

um problema. Entretanto, não é deste dogmatismo que vou tratar, mas do 

dogmatismo que move a ação do agente violento. 



Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

A violência acontece porque existe um agente, uma pessoa real, o 

agente violento, o violador. Esta é a segunda via que tomo para continuar 

minha reflexão. Há pouco me referi ao relatório Ataques de violência 

extrema em escolas no Brasil – causas e caminhos. Neste relatório, uma 

outra informação por ele apresentada é que todos os autores dos ataques 

eram do sexo masculino e em sua maioria, brancos (há apenas duas 

exceções) e 76% deles eram menores. Destes, 46,15% tinham entre 13 e 15 

anos. A principal arma usada nos episódios de violência extrema foi a 

arma de fogo, seguida de faca (arma branca) e do coquetel molotov 

(bomba caseira). Mas há casos envolvendo o uso de machadinha, lança-

chamas artesanal, marreta e martelo. Em 17 casos, os autores dos ataques 

carregavam consigo mais de um tipo de armamento. E mais, o mesmo 

relatório mostra que os autores dos ataques tinham um círculo social 

restrito, demonstravam gosto pela violência, alimentavam um culto às 

armas de fogo e possuíam concepções e valores opressores (racismo, 

misoginia e ideais nazistas). Quando pensamos sobre estes tipos de 

violência, notem, repito, eles existem porque há um agente, há alguém que 

os pratica. É por esta via que decidi continuar pensando a violência contra 

a escola, analisando o seu agente e onde sua ação violenta encontra apoio. 

 

 

O agente violento: um dogmático ingênuo, agudo e cáustico 

 

O agente violento agudiza uma postura fundamentalmente pré-

crítica do dogmático ingênuo. Para entendermos o que é isto, o 

dogmatismo ingênuo, vou me apoiar na descrição realizada por Gerd 

Bornheim (1973), a respeito do “comportamento dogmático” ingênuo, para 

fazer a seguinte defesa: o agente violento, o agente da violência, agudiza 

esta postura dogmática ingênua. 

Como o comportamento dogmático surge? Surge de uma 

mundividência, uma cosmovisão, aquela que temos quando crianças. “O 

próprio desta postura natural é aceitar o mundo como dado” (Bornheim, 

1973, p. 36), “Sem nenhuma hesitação, sem nenhuma dúvida” (Bornheim, 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

1973, p. 35). Quando vamos crescendo, podemos ser levados a nos desatar, 

mesmo que não totalmente, desta postura. Quem é o dogmático ingênuo? 

Ele é aquele que não consegue transcender à particularidade de sua posição 

superficial no mundo, por isso ele é ingênuo. O dogmático ingênuo é 

aquele que “Não assume realmente o mundo” (Bornheim, 1973, p. 79), 

porque, para ele, o mundo já está assumindo, pensado. O dogmático 

ingênuo é incapaz de auto-criação, porque ele está preso, reduzido, 

confinado em suas próprias muralhas, ele não consegue transcender sua 

ingenuidade. O dogmático ingênuo tem um comportamento 

funcionalizador do real, ele se reduz no seu real. É estranha ao dogmático 

ingênuo a dúvida. Ele se compraz, ele aceita não problematizar o real. 

Para Sartre, nos termos de Bornheim (1973, p. 36), “A existência 

dogmática vive dentro de um mundo desde sempre dado, desde sempre já 

feito, e não lhe ocorre por seriamente em dúvida este mundo. […]”, Para o 

dogmático ingênuo, o mundo é “Como uma moldura desde sempre 

constituída, e dentro desta moldura acontece a existência dogmática”. O 

mundo para o dogmático ingênuo é imperguntável, não problematizável, 

ele vive e sobrevive de ideias feitas, “Sem assumi-las em sua radicalidade” 

(Bornheim, 1973, p. 37). O dogmático ingênuo age “Em obediência a 

fórmulas, a convenções” (Bornheim, 1973, p. 40). Ele não pergunta pelos 

fundamentos de sua ação. Permanece vedada qualquer dúvida sobre a 

totalidade do real. 

Para Bornheim (1973, p. 45), o dogmático ingênuo se resguarda de 

“Qualquer inquietação”, o seu dogmatismo é a maneira com a qual ele se 

relaciona com o mundo. O comportamento do dogmático ingênuo se 

compreende dentro da “indiferença ontológica”, porque “Não se verificam 

problematizações mais radicais, […], “Dentro de um plano ôntico”, isto é, 

sobre sua relação “Com os mais diversos entes – coisas, pessoas, 

acontecimentos, etc”. E por quê? Porque sua conduta está baseada num 

auto-confinamento moral, que aniquila toda e qualquer conduta que não se 

identifique com a sua. O dogmático ingênuo não consegue fazer o 

movimento de “Ver o mundo às avessas” (Bornheim, 1973, p. 48), porque 

o seu mundo já está dado e acabado por suas convicções. Insisto, a dúvida 



Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

lhe é estranha. Ele está confinado em seu dogmatismo. O dogmático 

ingênuo tem uma postura pré-crítica, ele é “Desprovido de um sentido 

mais profundo de problematização” (Bornheim, 1973, p. 35), Ele é incapaz 

de hesitar, ele só apreende as suas próprias convicções. O dogmático aceita 

ingenuamente o mundo, porque ele não se entrega a um distanciamento do 

mundo, ele está condenado ao mundo. O dogmático está retraído sobre si 

próprio. 

O agente violento agudiza todas as características do dogmático 

ingênuo, porque o seu dogmatismo é destrutivo, é cáustico. O agente 

violento não aprendeu a se conduzir por um sentimento humanitário, 

porque suas experiências não o levam a confrontar o seu mundo particular, 

mas tão somente confirmá-lo. As ações do agente violento emergem de 

uma escolha (prohaíresis) perversa. O agente violento, diferente daquele 

que pratica a hamartía, é responsável e seu caráter e seu ato são 

caracterizados “Como maldade (kakía), e perversidade (mokhthería)” 

(Hirata, 2008, p. 6). O agente violento está encerrado em si mesmo, a 

agudização de seu dogmatismo ingênuo inviabiliza que se produza nele 

qualquer abertura ao outro, qualquer diálogo. Seu dogmatismo se acomoda 

em sua recusa ao diálogo. Ele não sabe, não aprendeu a dialogar, a 

elaborar discursos, logo ele não profere ou elabora discursos de ódio, mas 

tão somente frases de ódio. 

Para o agente violento, “A primeira violência é sempre o outro a 

cometê-la” (Sartre, 1983, p. 192). Não há, para o agente violento, nenhuma 

possibilidade de se ver no outro. No caso do agente violento, sua 

ingenuidade aguda, violenta, cáustica o faz enxergar apenas a superfície da 

realidade. Ele se afirma o tempo todo, é exclusivista, contempla a si 

mesmo, não consegue debelar a experiência de se afirmar, ele está diluído 

e obcecado com a realidade dos objetos violentos. 

O agente das violências contra a escola se deixa informar somente 

por aquilo que afirma suas certezas, está aferrado em suas certezas, em 

seus instrumentos de violência, em suas frases de ódio. Não há no agente 

violento a inquietação existencial, a incerteza como um valor. A meu ver, 

o agente violento não sabe, não consegue, não aprendeu a lidar com a 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

razoabilidade como uma ferramenta de investigação existencial e moral. 

Quando afirmo isto, estou me referindo, de modo muito específico, quando 

as violências contra a escola são motivadas pela misoginia, pelo racismo e 

pela LGBTQIAPN+fobia. Há nestas formas de violência vigências 

acumuladas de ódio. 

A respeito de todo esse ódio, no mês de julho de 2023, o 

Ministério dos Direitos Humanos e da cidadania publicou um relatório 

chamado Relatório de Recomendações para o Enfrentamento ao Discurso 

de Ódio e ao Extremismo no Brasil, com 87 páginas, apresentando 

estratégias e recomendações para o combate ao discurso de ódio e ao 

extremismo. No Relatório, entre as violências observadas, há a violência 

nas escolas, atos antidemocráticos, racismo, xenofobia, homofobia e 

misoginia como alguns dos principais problemas a serem enfrentados pelo 

poder público e pela sociedade. 

Quando uma pessoa resolve ferir, matar, assassinar, esse 

dogmatismo ingênuo se torna, portanto, agudo, violento, cáustico. O 

agente violento, que é aquele que agudiza o dogmatismo ingênuo, e por 

isso nunca vai contra si mesmo, não rompe com o seu repertório 

dogmático, é incapaz de respeito. Ele é incapaz de “re-spectus” (Bornheim, 

1973, p. 32), ou seja, significa que ele é incapaz de olhar para trás, de ter 

um retro olhar. Olhar para o outro e se ver nele. O agente violento não se 

vê no outro, o outro, para ele, é e será sempre uma ameaça que deve ser 

aniquilada. 

 

 

O domus da violência versus o domus da escola 

 

No percurso desta reflexão entendo ser relevante me referir ao dia 

20 de abril de 2023. Nos dias que antecederam aquela data, pairavam sobre 

nós, aquelas e aqueles das universidades públicas brasileiras, uma ameaça 

de chacina, haveria, segundo o que estudantes manifestavam, 

aterrorizadas(os), uma possível chacina nas universidades públicas. 

Resgato aquele episódio violento, considerando tudo que disse aqui sobre a 



Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

violência, para afirmar que as violências contra a escola dão sentido ao 

violador, ao agente violento, porque ele leva para o domus da escola aquilo 

que não é próprio deste domínio, o domínio da escola. O agente violento 

procura alargar a familiaridade que ele tem com os objetos violentos do 

seu real, aproximando esses objetos violentos da escola. 

De que escola estou falando? Daquela marcada por um grau zero 

de violência, tal como a desejamos. Neste exercício/tentativa para pensar a 

violência, a ação violenta contra a escola, é importante perceber que temos 

diante de nós dois domínios (domus=casa=lugar), o da violência e o da 

escola. Nesse sentido, retomo a pergunta: o que faz com que uma ação seja 

considerada violenta? É quando esta ação, tanto de um ponto de vista do 

movimento, quanto da moral, entra em desacordo com o que é o próprio do 

domínio que sofre a violência, no caso de nossa discussão, o domínio da 

escola, ou seja, não é o próprio da escola a violência, não é a violência que 

a identifica como escola. 

A respeito do domínio da escola, acredito que há um consenso 

entre nós, que defendemos um tipo de escola, a democrática, que ela deve 

educar para a democracia; ela é uma escola não-violenta, movida pelo 

diálogo, que ensina se comprometendo com o diálogo, mas também com a 

dúvida criativa, antidogmática. Vale destacar que apenas em sociedades 

democráticas o questionamento, o debate e o diálogo são colocados em 

espaços públicos. São essas as razões que revelam um descompasso, um 

desacordo, uma desconformidade, uma oposição entre violência e escola. 

Por isso não aceitamos a escola como lugar (domus) de ou para a 

violência. Há, portanto, uma incompatibilidade de valores e objetivos que 

sustentam e movem a violência e valores e objetivos que sustentam e 

movem a escola na qual acreditamos. Há uma colisão moral entre o que é 

compatível e o que é incompatível em relação a esses dois domínios, 

escola e violência. 

Os domínios próprios da violência, ou seja, onde a violência 

cumpre e ganha o seu sentido de violência, encontra guarida, são os 

domínios da guerra, hostis, bélicos, do medo, onde o terror e o ódio são 

potencializados e exercidos. Nestes domínios a violência está no seu 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

próprio compasso. Por isso nos aterrorizamos com a violência contra a 

escola, contra a infância, contra a vida de um modo geral, porque nestes 

domínios, quando a violência os atinge, há um desacordo com o que lhes é 

próprio. Quando o agente violento leva para a escola a sua violência, ele 

tem o seu êxito configurado exatamente no descompasso que sua ação 

provoca em relação ao que é o próprio da escola. 

Voltando à mitologia, na Ilíada de Homero, Hefesto, o deus da 

forja, constrói máquinas humanóides de bronze para atuarem como servos. 

Analogamente, o agente violento age como um simulacro do vivente 

criado por Hefesto. A máquina humanoide é, como bem lembra Mazzotti 

(1992, p. 46), um ser “Mecânico, não se dirige para fora de si, não se 

movimenta por si, não se ex-mociona, não se ex-põe, re-faz o mesmo. Re-

produz o já escrito em si. Segue a ordem interna posta no mecanismo pelo 

seu criador”. E por quê? Por que assim como uma máquina humanóide, o 

agente violento não justifica suas ações e o seu falar de modo razoável, ele 

está limitado pela sua irrazoabilidade, como já disse antes, satisfeito com o 

seu dogmatismo ingênuo agudo e cáustico. 

Mais uma pergunta: o que o agente violento espera, ou melhor, 

quais as suas expectativas quando age contra a escola? As expectativas 

mais evidentes são aquelas que, infelizmente, conhecemos: ferir, matar, 

assassinar. Mas, uma outra expectativa do agente violento, que talvez seja 

menos evidente, mas tão violenta quanto as demais violências, é que os 

sujeitos da escola, que vivenciam a violência, passem a agir considerando, 

agora, a escola como sendo o domus da violência, porque se instauram o 

medo, a suspeita de uns sobre os outros, uma atmosfera de terror, de 

desconfiança, sentimentos e emoções que não são o próprio deste domus, a 

escola. Cenário assim criado não é exatamente a antítese do que se espera 

da escola, aquela na qual acreditamos e trabalhamos por ela? 

Os agentes violentos têm por objetivo fazer com que aqueles que 

sofrem a violência sintam e vejam demolirem as referências a respeito do 

que se pensa sobre a escola, logo, as violências contra a escola têm mais 

uma funcionalidade perversa, que é mover para dentro da escola, além da 

morte, do terror, do medo, a desconfiança, uma dúvida patológica contra o 



Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

ser humano, fazendo de cada um e cada uma um potencial inimigo (a) a ser 

combatido (a). 

 

 

Considerações finais 

 

No início deste artigo mostrei que o agente violento sempre 

necessita de instrumentos violentos, por exemplo, arma de fogo, a faca, 

etc. Identifiquei que o agente violento não elabora discursos, mas frases de 

ódio que, como afirmei, também são seus instrumentos violentos, forjados 

por sua irracionalidade e por seu dogmatismo ingênuo agudo e cáustico, 

cujas expectativas, além daquelas com seu visível terror, é levar para o 

domus da escola a suspeita e a desconfiança de todos contra todos. 

Finalmente, ainda atenta ao método que me conduziu até aqui, a 

maiêutica, pergunto, considerando o percurso que tracei nas minhas 

reflexões: existe uma educação, porque este é o nosso instrumento, como 

professoras e professores, que pode auxiliar-nos e proteger a todas e a 

todos nós contra a violência nas escolas? Se considerarmos que as 

violências contra as escolas são fenômenos profundamente complexos, não 

existem soluções fáceis, não existem soluções a curto prazo. Então, quais 

possíveis caminhos ou saídas existem? E mais, como podemos contribuir, 

todas e todos nós, com respostas, com saídas? Defendo que uma possível 

saída é provocarmos experiências humanas que permitam romper com os 

repertórios dogmáticos, transcendendo o dogmatismo ingênuo, o qual 

podemos passar toda uma vida procurando nos desprender dele. Defendo o 

desenvolvimento de experiências negativas intelectuais associadas a uma 

racionalidade argumentativa cooperativa que está sustentada nos valores 

do dizer, do re-spectus, da cooperação, da inquietação existencial e da 

incerteza. 

Considerando a hipótese de Éric Weil (1996) segundo a qual a 

vida humana se constitui na irredutível dualidade violência e discurso, e 

desejando, como estamos aqui, manter-nos numa realidade não violenta, o 

que nos cabe como escola, como universidade? Cabe-nos desenvolver uma 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

educação antidogmática, provocando no espírito das/dos estudantes 

dúvidas. A dúvida “É sempre a ruptura, ao menos provisória e reconhecida 

como tal, de uma certa aderência; ela é um desligamento” (Bornheim, 

1973, p. 61), este desligamento do imediato, que reforça nossas certezas, é 

instaurado pela dúvida. Como se faz isto? Com a experiência negativa 

intelectual. 

Acredito que é nossa, de professoras e professores, a 

responsabilidade de desenvolvermos a experiência negativa intelectual 

(experiência da dúvida), para a construção de um comportamento 

antidogmático. E o que é a experiência negativa intelectual? A experiência 

negativa intelectual “É um momento do processo dialético que leva o ser 

humano a questionar sua realidade”. Segundo Aimé Forest (apud 

Bornheim, 1973, p. 51), “Corresponde a um momento de parada”. O 

agente violento não faz esse tipo de parada. 

Paramos para perguntar, perguntamos, indagamos sobre as 

questões que fiz no início deste texto e sobre uma infinidade de questões. 

A experiência negativa intelectual nos coloca diante de perspectivas 

existenciais e valorativas, porque nos desassossega a indagar a respeito dos 

valores que fundamentam nossas ações, acentuando nossa consciência e o 

re-spectus em relação às pessoas. A experiência negativa intelectual não é 

um componente absoluto, é uma possibilidade em relação ao nosso estar 

no mundo. É uma tentativa de reconhecimento do nosso dogmatismo 

ingênuo. A experiência negativa intelectual não é infalível, ela é sempre 

uma tentativa de romper com as idolatrias, com as frases de ódio, com o 

dogmatismo ingênuo agudo e cáustico. 

Para o enfrentamento dos dogmatismos tenho desenvolvido 

ferramentas para a invenção de experiências negativas intelectuais a partir 

de uma pedagogia criada por mim, a Pedagogia da Dizibilidade (Pimenta, 

2024). Considerando sua dimensão de enfrentamento das violências, a 

escola pode contribuir para a superação do dogmatismo ingênuo quando 

ela está comprometida a inventar, no sentido da invencio (buscar) 

experiências negativas intelectuais, mas também criar experiências que 

ensinem a “admiração respeitosa” (Bornheim, 1973, p. 89). A 



Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

disponibilidade para a generosidade, o comportamento admirativo que 

enfrente a realidade problematizando-a de modo curioso, largo, aberto ao 

diálogo, à escuta, ao dizer, à argumentação, à razoabilidade que, a meu 

ver, é o contrário da violência, à contradição como um exercício 

intelectual, ao amor, no sentido de filiação, porque “Só o amor consegue 

dar à inteligência a sua dimensão própria e total” (Bornheim, 1973, p. 89) 

das realidades, como ferramenta existencial, diante de nós, derrubando 

ídolos, rejeitando o ódio. 

Ensinado a resolução não violenta de conflitos, criando 

experiências que façam uso de uma “esfera da não-violência no 

entendimento humano, que é totalmente inacessível à violência”, a esfera 

própria da “compreensão mútua”, que é a “técnica de civilidade no 

entendimento”, ou seja, o diálogo. (BENJAMIM, 2013, p. 139). Ensinar, 

como diz Paulo Freire (2001, p. 152), “Exige disponibilidade para o 

diálogo”. Não se tratam de soluções oníricas, mas “Grãos de 

antidogmatismo que impedem o pensamento de enclausurar-se: um convite 

à liberdade e à alegria da reflexão”, como diz o Professor Rubens 

Rodrigues Torres Filho (1995, p. 3). De um ponto de vista filosófico-

pedagógico, a meu ver, estas são algumas soluções possíveis. Finalmente, 

voltando, mais uma vez, meu olhar para as analogias e metáforas 

formativas que a mitologia nos lega, em Prometeu Acorrentado há um 

momento em que Prometeu em diálogo com o Coro diz o seguinte: 

 

Prometeu 

Graças a mim, os homens não mais desejam a morte. 

Coro 

Que remédio lhes deste contra o desespero? 

Prometeu 

Dei-lhes uma esperança infinita no futuro  

(Ésquilo, 2005, p. 20-21). 

 

Como professora, que deseja e luta pela democracia, acredito que 

este futuro é construído, também, dizendo, fazendo com que as estudantes 

e os estudantes testemunhem e participem do meu compromisso com uma 

racionalidade argumentativa cooperativa, alimentada por uma “razão ética 



Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

da abertura, seu fundamento político, sua referência pedagógica; a boniteza 

que há nela como viabilidade do diálogo” (FREIRE, 2001, p. 153), logo, 

crendo que é possível uma educação antidogmática. 

 

 

Referências 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 

2000. 

ARENDT, Hannah. Da Violência. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2022.  

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. São Paulo: Companhia da Letras, 

2012. 

BENJAMIM, Walter. Para uma crítica da violência. In: BENJAMIM, Walter. 

Escritos sobre mito e linguagem. São Paulo: Editora 34, 2013. Disponível em: 

http://walter-benjamin-crc3adtica-da-violc3aancia-1.pdf. Acesso em: 20 fev. 2024. 

BERTI, Enrico. Aristóteles no século XX. Trad. Dion Davi Macedo. São Paulo: 

Edições Loyola, 1997. 

BORNHEIM, Gerd A. Introdução ao filosofar: o pensamento filosófico em bases 

existenciais. Porto Alegre: Editora Globo S. A., 1973. 

BRASIL. Relatório de Recomendações para o Enfrentamento do Discurso de 

Ódio e o Extremismo no Brasil. Christian Ingo Lenz Dunker, Débora Diniz 

Rodrigues, Esther Solano. et al. Brasília: Ministério dos Direitos Humanos e da 

Cidadania, 2023. Disponível em: https://www.cartacapital.com.br/wp-

content/uploads/2023/07/Relat%C3%B3rio-GT-%C3%93dio-e-Extremismos-

Digital_30.06.23. Acesso em: 10 fev. 2024. 

CASSIN, Barbara. Aristóteles e o lógos: contos da fenomenologia comum. Trad. 

Luiz Paulo Rouanet. São Paulo: Edições Loyola, 1999. 

CHARAUDEAU, Patrick; MAINGUENEAU, Dominique. Dicionário de análise 

do discurso. Coordenação da tradução: Fabiana Komesu. 2. ed. São Paulo: 

Contexto, 2006. 

ÉSQUILO. Prometeu Acorrentado. 2005. Disponível em: 

https://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/prometeu.pdf. Acesso em 01 ago. 2023. 

FIORIN, José Luiz. Argumentação e discurso. Bakhtiniana, São Paulo, v. 9, n. 1, 

p. 953-70, 2014. DOI: https://doi.org/10.1590/S2176-45732014000100005.  

http://walter-benjamin-crc3adtica-da-violc3aancia-1.pdf/
https://www.cartacapital.com.br/wp-content/uploads/2023/07/Relat%C3%B3rio-GT-%C3%93dio-e-Extremismos-Digital_30.06.23
https://www.cartacapital.com.br/wp-content/uploads/2023/07/Relat%C3%B3rio-GT-%C3%93dio-e-Extremismos-Digital_30.06.23
https://www.cartacapital.com.br/wp-content/uploads/2023/07/Relat%C3%B3rio-GT-%C3%93dio-e-Extremismos-Digital_30.06.23
https://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/prometeu.pdf
https://doi.org/10.1590/S2176-45732014000100005


Uma análise filosófica do agente violento contra a escola 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 

19. ed. São Paulo: Editora Paz e Terra S/A, 2001. 

HESÍODO. Teogonia: a origem dos deuses. Trad. Jaa Torrano. 3. ed. São Paulo: 

Editora Iluminuras LTDA., 1995. 

HESSEN, Johannes. Teoria do Conhecimento. Trad. João Vergílio Gallerani 

Cuter. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

HIRATA, Filomena Yoshie. A hamartía aristotélica e a tragédia grega Anais de 

filosofia clássica, v. 2 n. 3, 2008. Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5740385/mod_resource/content/1/hamart

%C3%ADa.pdf. Acesso em: 20 mar. 2024. 

MAINGUENEAU, Dominique. Enunciação e análise do discurso em linguística: 

do ponto de vista sintático. In: CHARAUDEAU, Patrick; MAINGUENEAU, 

Dominique. Dicionário de análise do discurso. Coordenação da tradução: Fabiana 

Komesu. 2. ed. São Paulo: Contexto, 2006. 

MAZZOTTI, Tarso Bonilha. Pedagogia: elementos para sua determinação e 

outros escritos. Cuiabá: UFMT, 1992. 

PLANTIN, Christian. A argumentação como diálogo e interação. In: 

CHARAUDEAU, Patrick; MAINGUENEAU, Dominique. Dicionário de análise 

do discurso. Coordenação da tradução: Fabiana Komesu. 2. ed. São Paulo: 

Contexto, 2006. 

PIMENTA, Rita. A Pedagogia da Dizibilidade. VI Semana da Faced: 

Microfascismos no campo educacional e a invenção de resistências. Juiz de Fora: 

UFJF, 2024. 

SARTRE, Jean-Paul. Cahiers pour une morale. Paris: Gallimard , 1983. 

SOARES, Rosana de Lima. No rastro do discurso: para pensar a comunicação. 

RuMoRes, v. 2, n. 3, 2008. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1982-

677X.rum.2008.51125. 

TORRES FILHO, Rubens Rodrigues. Biblioteca Pólen. In: HESÍODO. Teogonia: 

a origem dos deuses. Trad. Jaa Torrano. 3. edição. São Paulo: Editora Iluminuras 

LTDA, 1995. 

TORRANO, Jaa. O Mundo como Função de Musa. In: HESÍODO. Teogonia: a 

origem dos deuses. Trad. Jaa Torrano. 3. ed. São Paulo: Editora Iluminuras 

LTDA, 1995. 

UNICEF. A educação que protege contra a violência. 2019. Disponível em: 

https://www.unicef.org/brazil/media/4091/file/Educacao_que_protege_contra_a_v

iolencia.pdf. Acesso em: 20 mar. 2024. 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5740385/mod_resource/content/1/hamart%C3%ADa.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5740385/mod_resource/content/1/hamart%C3%ADa.pdf
https://doi.org/10.11606/issn.1982-677X.rum.2008.51125
https://doi.org/10.11606/issn.1982-677X.rum.2008.51125
https://www.unicef.org/brazil/media/4091/file/Educacao_que_protege_contra_a_violencia.pdf
https://www.unicef.org/brazil/media/4091/file/Educacao_que_protege_contra_a_violencia.pdf


Rita Pimenta 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

VINHA, Telma. Ataques de violência extrema em escolas no Brasil: causas e 

caminhos. São Paulo: D3e, 2023. Disponível em: https://d3e.com.br/wp-

content/uploads/relatorio_2311_ataques-escolas-brasil.pdf. Acesso em: 20 mar. 

2024. 

WEIL, Éric. Logique de la philosophie. Paris: Vrin, 1996. 

 

 

Data de registro: 10/01/2025 

Data de aceite: 24/09/2025 

 

https://d3e.com.br/wp-content/uploads/relatorio_2311_ataques-escolas-brasil.pdf
https://d3e.com.br/wp-content/uploads/relatorio_2311_ataques-escolas-brasil.pdf

