5m http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76601

©E58 Uma analise filosofica do agente violento contra
a escola

Rita Pimenta"

Resumo: O objetivo deste texto ¢ contribuir com uma reflexao filos6fica sobre o
tema das violéncias contra a escola considerando particularmente um aspecto: o
agente da violéncia e o seu dogmatismo ingénuo agudo e caustico. A perspectiva
que sustenta a argumentacdo deste texto parte da caracterizacdo deste agente
violento, mostrando que ele, em sua dimensdo violenta, ndo elabora discursos de
odio, mas tdo somente frases de odio. Ao levar sua violéncia para a escola, além
de todo o horror que ele provoca, uma de suas expectativas ¢é transferir para o
domus da escola os mesmos elementos e objetos presentes no domus da violéncia.
Finalmente, proponho que o enfrentamento do dogmatismo ingénuo agudo e
caustico seja realizado criando experiéncias baseadas em uma racionalidade
argumentativa cooperativa e também em experiéncias negativas intelectuais, que
apoiem professoras e professores nos dialogos, de fato, democraticos,
considerando como valores que sustentam esses dialogos o respeito, a cooperacao,
a incerteza, engenhada pelo incentivo de uma inquietag@o existencial e pelo valor
do dizer, este ultimo como fundamento da Pedagogia da Dizibilidade.

Palavras-chave: Discurso; Escola; Filosofia; Pedagogia da Dizibilidade;
Violéncia.

* Doutora em Educagio Escolar pela Universidade Estadual Paulista Julio de Mesquita
Filho (Unesp). Professora em Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). E-mail:
ritapimentar@yahoo.com.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3807644912805450. ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-3331-2276.

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 1


mailto:ritapimentar@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/3807644912805450
https://orcid.org/0000-0002-3331-2276
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76601
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76601

Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

A philosophical analysis of the violent
agent against school

Abstract: The objective of this text is to
contribute to a philosophical reflection on
the topic of violence against schools,
particularly considering one aspect: the
agent of violence and his acute and caustic
naive dogmatism. The perspective that
supports the arguments of this text is based
on the characterization of this violent
agent, showing that he, in his violent
dimension, does not create hate speeches,
but only hateful phrases. When taking his
violence to school, in addition to all the
horror it causes, one of his expectations is
to transfer the same elements and objects
present in the domus of violence to the
school domus. Finally, I propose that the
confrontation of acute and caustic naive
dogmatism be carried out by creating
experiences based on a cooperative
argumentative rationality and also on
negative intellectual experiences, which
support teachers in dialogues, in fact,
democratic, considering as values that
sustain these dialogues the respect,
cooperation, uncertainty, engendered by
the  encouragement of  existential
restlessness and the value of saying, the
latter as the foundation of the Pedagogy of
Sayability.

Keywords: Speech; School; Philosophy;
Pedagogy of Sayability; Violence.

Une analyse philosophique de ’agent
violent contre I’école

Résumé: L’objectif de ce texte est de
contribuer a une réflexion philosophique sur
le théme de la violence a 1’école, en
considérant notamment un aspect: 1’agent de
la violence et son dogmatisme naif aigu et
caustique. La perspective qui soutient les
arguments de ce texte repose sur la
caractérisation de cet agent violent, montrant
que lui, dans sa dimension violente, ne crée
pas de discours de haine, mais seulement des
phrases haineuses. Lorsqu’il transporte sa
violence a 1’école, outre toute 1’horreur
qu’elle provoque, une de ses attentes est de
transférer les mémes ¢léments et objets
présents dans la domus de la violence a la
domus de 1’école. Enfin, je propose que la
confrontation du dogmatisme naif aigu et
caustique se fasse en créant des expériences
basées sur une rationalité argumentative
coopérative et aussi sur des expériences
intellectuelles négatives, qui soutiennent les
enseignants dans des dialogues, en fait
démocratiques, considérant comme des
valeurs qui soutiennent ces dialogues le
respect, la  coopération, I’incertitude,
engendrés  par  I’encouragement  de
I’inquiétude existentielle et la valeur du dire,
cette derniere comme fondement de la
Pédagogie de la Dicibilité.

Mots clés: Discours; Ecole; Philosophie;
Pédagogie de la Dicibilité; Violence.

2 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

Introducio

A Filosofia faz perguntas e as faz porque pouco sabemos a nosso
proprio respeito, por isso a Filosofia, que ¢ o lugar de onde direi o que
direi, ¢ a “utopia de uma posse a distincia” (Merleau-Ponty, apud
Bornheim, 1973 p. 95). Acredito que ndo podemos entender o problema
das violéncias contra a escola se o reduzimos a si mesmo. Como todo
problema, a violéncia de um modo geral e aquelas contra a escola sdo
problemas multifacetados.

Na perspectiva filosofica, discutir, refletir sobre um problema,
significa entender, significa procurar uma razdo/razdes, problematizar,
inteligir. E como se faz isto em Filosofia? Perguntando. “No ato de
perguntar condensa-se o espirito critico” (Bornheim, 1973, p. 93), e, com
razdo, “Heidegger diz que a filosofia ndo € facil, mas dificil, porque ¢ o
caminho de acesso a densidade do real” (Bornheim, 1973, p. 95-96). E
impensavel refletir filosoficamente sem o sentido do inteligir, do
problematizar, logo, a perspectiva que adotarei ¢ filoso6fica. O caminho que
resolvi trilhar tem um método, a maiéutica de Socrates. O que isto
significa? Quero dizer que farei afirmagdes, mas, no mais das vezes,
formulo perguntas. E por qué? Porque no centro do exercicio da reflexao
filosofica esta a pergunta 77 estin — Que € isto? Esta ¢ a maneira filoso6fica
de perguntar — Que ¢é isto? Quando perguntamos deste modo, a questdo
permanece plurivoca.

Quando formulamos questdes, podemos extrair, como em um
parto, tal como na maiéutica, a experiéncia vivida daquelas e daqueles com
os quais dialogamos, para chegarmos as possiveis conclusdoes e/ou
elaboragdes mais consistentes a respeito dos problemas que enfrentamos.
Sendo o meu campo de investigagdo o filosofico, devo dizer que a
Filosofia ¢ um saber, um modo de compreender a realidade ou as
realidades, ¢ uma reflexdo a respeito das grandes questdes humanas, das
grandes perguntas sobre a vida, sobre o que ¢ a vida. Como disse Platdo,
em um de seus didlogos, O Eutidemo, “Filosofia é o uso do saber em
proveito do homem” (Abbagnano, 2003, p. 442). Assim, por exemplo,

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 3



Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

perguntamos: Por que estamos, aqui, neste mundo? O destino existe? O
que € a vida? Somos livres? O que devemos fazer com nossas vidas?
Como devemos vivé-las? Qual o melhor modo de agir? Por que devo agir
assim e nao de outra maneira? O que ¢ o bem? O que é o mal? O que é a
violéncia? E por esta questio que comegarei, mas, adianto que elaborei
outras perguntas.

A busca por minha compreensdo acerca da questdo “O que € a
violéncia?”’ comega com os gregos. Eles “conheciam trés maneiras de se
impor: pela violéncia (bia), pela persuasdo (peithd) e pela sedugdo”
(Ramnoux, apud Torrano, 1995, p. 27). Na Teogonia, de Hesiodo (séc.
VIII a. C), a Violéncia ¢ uma titanide, filha da deusa Estige, e tem como
irmaos Zelo, Vitoria e o Poder (Torrano, 1995, p. 73). Na Teogonia, a
Violéncia estd relacionada ao aniquilando. Bia é a responsavel pela
emocdo de violéncia nos mortais. Na tragédia Prometeu Acorrentado,
Esquilo (525 a.C. e 456 a.C.) coloca em cena a Violéncia com seu irméo o
Poder, ambos acorrentam Prometeu por ordem de Zeus. Em Esquilo, a
Violéncia é personagem sem fala. Nado ha discurso proferido pela
Violéncia. Na edicdo consultada por mim, na pagina de indicacdo das
personagens, sobre a Violéncia, e somente sobre ela, € conferida a ela uma
caracteristica: “A VIOLENCIA (personagem muda)” (Esquilo, 2005, p. 4).

Da mitologia para a Filosofia, Aristoteles diz que a violéncia ¢
uma “Acdo contraria a ordem ou a disposi¢do da natureza” (Abbagnano,
2003, p. 1.002-1.003). Por qué? Porque para o Estagirita existiam dois
tipos de movimento: o primeiro ¢ aquele segundo a natureza, que leva os
elementos para o seu lugar natural, o segundo tipo de movimento os afasta
de seu lugar natural, do seu domus. Além destas concepcdes de violéncia,
que estdo no plano mitoldgico e no plano da Fisica aristotélica, a violéncia,
numa perspectiva moral, é lida como uma ac¢do contraria as ordens moral,
juridica ou politica. Por isso, fala-se em cometer ou sofrer violéncia.
Investigando o problema da violéncia, de um ponto de vista filosofico,
como disse acima, tomei uma primeira via que foi a de perguntar “o que ¢é
a violéncia?”’, porque a Filosofia pergunta, assim, continuo inquirindo
sobre ela.

4 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

Percorrendo as trilhas da Filosofia, Hannah Arendt (2004, p. 4),
em um texto chamado Da Violéncia, de 1969, que trata da questio da
violéncia nos dominios da politica, diz que a violéncia “necessita sempre
de instrumentos” e aloja em si a arbitrariedade, sendo a violéncia o tipo de
poder mais definitivo. Concordando com Voltaire, Arendt diz que o poder
faz com que os outros ajam como eu quero e cita Sartre (apud Arendt,
2004, p. 10) quando lembra que “A violéncia irreprimivel é o homem
recriando a si mesmo”. Segundo ela, “A extrema forma de violéncia ¢ Um
contra Todos. E esta tiltima jamais € possivel sem instrumentos” (Arendt,
2004, p. 26). Além disso, “Poder, forga, autoridade, violéncia — nada mais
sdo do que palavras a indicar os meios pelos quais 0 homem governa o
homem; s3o elas consideradas sindnimos por terem a mesma
funcao”(Arendt, 2004, p. 27), dominacdo, obediéncia, e acrescento o
desprezo, por isso a violéncia é usada como meio de opressao.

Arendt (2004, p. 51) diz que “A pratica da violéncia como toda
acdo, transforma o mundo, mas a transformagdo mais provavel € em um
mundo mais violento”. Arendt (2004, p. 38) também afirma que a
violéncia depende de maneiras de implementacdo e estas “Aumentam e
multiplicam a for¢a humana”. Para ela, “Do cano de uma arma desponta o
dominio mais eficaz, que resulta na mais perfeita e imediata obediéncia”. E
“Esta a suposta razdo porque o homem pode ser mais bestial” do que os
outros animais. Para Arendt (apud Berti, 1997, p. 242),

[a] praxis, na polis antiga, estd estreitamente
vinculada ao logos, o qual é racionalidade, mas
igualmente discurso, palavra, comunica¢dao. O
discurso ¢ a expressdo da acgdo politica, enquanto a
violéncia ¢ muda.

Em Origens do Totalitarismo, publicado em 1951, obra
monumental de Hannah Arendt, em diversas passagens a filosofa judia
alema ja se referia, como observei, logo acima, que a violéncia necessita
sempre de instrumentos e que eles exigem “Gradativo aperfeigoamento”
(Arendt, 2012, p. 44). Na proxima secdo, argumentarei que o agente
violento ndo elabora, nem profere discursos de odio. Necessitando de

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 5



Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

instrumentos para concretizar mais uma de suas violéncias, ao contrario de
um instrumento racional argumentativo cooperativo, tal como compreendo
e defendo que € o proprio do discurso (/ogos), o agente violento forja um
instrumento violento: suas frases de odio.

O agente violento, suas frases de odio e o oposto disto tudo: uma
racionalidade argumentativa cooperativa

Documentos, pesquisas ¢ dados sobre violéncias contra a escola
nao sdo poucos. Este texto ndo t€m por objetivo a exposicdo deste vasto
campo de investigagdes ¢ dados, mas quero chamar a atengdo, por
exemplo, para o Fundo das Na¢des Unidas para a Infancia (Unicef-Brasil).
No seu site € possivel encontrar um documento chamado 4 Educacgdo que
Protege Contra a Violéncia, publicado em junho de 2019. Neste
documento podemos encontrar, por exemplo, os seguintes dados:
globalmente, cerca de 150 milhdes de adolescentes entre 13 e 15 anos
tiveram alguma experiéncia de violéncia, dentro ou ao redor da escola. No
Brasil, diz o documento, o entorno da escola nem sempre ¢ considerado
seguro para as(os) estudantes. Além disso, as escolas tém sido, de forma
crescente, alvo de ataques armados globalmente. Entre 2013 e 2017 foram
registrados 12.700 ataques a escolas em todo mundo, com danos a mais de
21.000 estudantes e educadoras e educadores.

No Brasil, no ambito do governo federal, por meio do Decreto n.
11.469, de 5 de abril de 2023, foi instituido um Grupo de Trabalho
Interministerial, com a coordenacdo do Ministério da Educacdo (MEC),
que tem como principal atribuicdo a realizagdo de pesquisas sobre o
contexto e as estratégias de prevengao e enfrentamento da violéncia contra
as escolas. No dia 19 de abril de 2023 foi publicada uma cartilha para
enfrentamento a violéncia on-line por este grupo de trabalho, que orienta
como lidar com contetdo de violéncia na internet € conversar com criangas
e jovens sobre o tema.

6 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

Ainda no Brasil, um estudo recente sobre violéncia contra a escola
foi publicado em dezembro de 2023. O resultado deste estudo estd no
relatorio intitulado Ataques de violéncia extrema em escolas no Brasil —
causas ¢ caminhos, elaborado sob a coordenagdo da professora da
Faculdade de Educagdo (FE) da Unicamp Telma Vinha (2023). O estudo
chama atencdo para uma explosdao de casos de violéncia extrema em
escolas brasileiras em 2022 e 2023. Segundo o relatério, ocorreram 21
casos de violéncia contra a escola entre fevereiro de 2022 e outubro de
2023 — em relacdo aos 15 episodios em todos os 20 anos anteriores. No
relatério ha um mapeamento dos casos de violéncia contra a escola desde o
primeiro ataque, em agosto de 2001, na Bahia, até outubro de 2023, no
Parana. Nesse periodo, foram 36 ataques cometidos por 39 estudantes e ex-
estudantes, em 37 escolas, resultando em 40 mortes e 102 pessoas feridas.
Das 37 escolas atingidas, 30 eram publicas (17 estaduais e 13 municipais e
7, particulares). Das 40 vitimas fatais, 17 eram meninas ¢ 12, meninos.
Foram mortas, ainda, quatro professoras, uma coordenadora e uma
inspetora. Cinco autores dos ataques cometeram suicidio. Segundo o
relatério, varios fatores, relacionados entre si, explicam o aumento
explosivo no numero de casos, por exemplo, os adolescentes estdo se
relacionando com comunidades morbidas, que aparecem, cada vez mais,
na superficie da internet.

Considerando o exposto acima, destaco o fato de que o que
também muito tem contribuido para o aumento da violéncia contra as
escolas, segundo o referido relatorio, ¢ a ampliacdo dos discursos de odio,
especialmente nos Gltimos anos, encorajando a pratica de atos violentos.

Sobre a expressdo “discursos de 6dio”, defendo a incorre¢do desta
expressdo, porque tudo o que aquele que odeia consegue elaborar ndo sdo
discursos, sdo frases, frases de odio. Portanto, sugiro que passemos a nos
referir a frases de odio acerca do que ¢ dito por aqueles que sdo movidos
por qualquer tipo de violéncia. A violéncia expressa pelas frases de odio,
instrumentos do agente violento, também fazem explodir as violéncias
visiveis contra a escola. As frases de odio estdo voltadas contra negros,

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 7



Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

mulheres e homossexuais, o que revela, segundo aquele relatério, um
padrdo entre os agressores.

Mas, por que afirmo que ¢ mais adequado tratar o que ¢ falado
pelos agentes violentos como frases de odio e ndo como discursos de 60dio?

Primeiro, preciso lembrar que o termo discurso vem do Latim
discursus, formado por dis-, “fora”, mais currere, “correr”, logo, discurso
significa, metaforicamente, correr ao redor. Discurso significa, também,
tratar de um assunto por diversos pontos de vista. Considerando esta
etimologia, preciso dizer que o Unico ponto de vista que o agente violento
considera € o seu ou aqueles que estdo de acordo com o seu.

Em seguida, entendo que a expressdo “discurso de 6dio” é um
oximoro, ou seja, ¢ a associagdo de dois termos incompativeis, por
exemplo, como sdo incompativeis os termos da expressdo “guerra santa”.
Defendo que, do ponto de vista de uma racionalidade argumentativa, ha
uma incompatibilidade entre o discurso (/ogos), que é elaborado por uma
razoabilidade e o 6dio, que ¢ uma irracionalidade. O discurso é produto, ¢
resultado de uma conquista humana, sustentado pela racionalidade —
fundamento seguro de nossa existéncia — que nos faz cooperar e existir uns
com os outros. E exatamente esta condi¢do argumentativa, cooperativa do
dizer, do discurso, de uma “Linguagem articulada (dialekton)” (Cassin,
1999, p. 158), que se opoe a violéncia, ao odio, a irracionalidade, as frases
de odio. Estas negam o [ogos, porque sdo ruidos (psophos) de o6dio, porque
ndo ha racionalidade.

Na problematica em questdo, no agente violento, a meu ver, nao
existem articulagdes internas movidas por aquilo que nomeio de
racionalidade argumentativa cooperativa, que ¢, como afirmei, o
fundamento seguro de nossa existéncia entre e com as pessoas. E esta
racionalidade que pode ser aprendida, que permitird que nossos
pensamentos, acdes, aquilo que dizemos, nossos discursos, ndo estejam
resguardados apenas nos nossos marcos valorativos, tedricos, nas nossas
crengas, etc. Ao contrario disso, todas essas acdes podem ser elaboradas
por nos quando cooperamos, de modo discursivo, argumentativo, com as
demais pessoas e elas conosco.

8 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

Discursar exige de noés o que estou chamando de racionalidade
argumentativa cooperativa, que também se apoia no estimulo da duvida
sobre um ponto de vista, exigindo do interlocutor justifica-la. A duvida
exige “Que seja justificada, a situacdo argumentativa tipica se caracteriza
dialeticamente pelo desenvolvimento e pela confrontagdo de pontos de
vista em contradi¢do a respeito de uma mesma questdo” (Plantin, 2006, p.
55). Sendo este um dos fundamentos da argumentagdo, do discurso
argumentativo, o agente violento ndo duvida de sua violéncia, ndo trata das
mesmas questdes daquelas e daqueles que ele langa sua violéncia. Ele ndo
esta aberto ao confronto de ideias e de pontos de vista. Ele ndo duvida de
suas frases de odio, logo ele ndo argumenta, ele ndo discursa. O que existe
no agente violento € a irracionalidade, a rejeigdo do confronto de ideias, a
rejeicdo da cooperagdo no movimento do pensar, do agir e do dizer
(logos), por isto afirmo que o agente violento ndo elabora discursos, mas
tdo somente frases de odio, unidades de “comunica¢do elementar”
(Maingueneau, 2006, p. 196), organizadas em torno de verbos, que ndo
chegam a se constituir como discursos, porque estes, ao contrario das
frases de odio, sao fundamentos seguros de nossa existéncia como seres
racionais.

Percorrendo um pouco mais o trajeto acerca do termo discurso,
recupero o artigo “No rastro do discurso: para pensar a comunicagio”,
especificamente quando a autora assim se refere:

Etimologicamente, temos a seguinte definigdo:
“Discursar/sivo/so  —  discorrer, vb. Percorrer,
atravessar; tratar, expor, analisar. Do lat. discurrere,
de currere. Discurso, XVI, do lat. discursus, de
discursum, supino de discurrere” (Cunha, 1982).
Notemos a idéia de movimento e¢ dinamismo, que
remonta ao “Logos” grego, presente nessas
defini¢des. Ha inumeros dicionarios de filosofia que
trazem defini¢des do termo discurso, alguns de forma
extensiva, remetendo a histéria desta disciplina. A
titulo de ilustragdo, apresentamos algumas delas que,
embora sucintas, sdo abrangentes no sentido de
apontar as principais conceituagdes de discurso na

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 9



Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

filosofia. No “Oxford Dictionary of Philosophy”
(1996), Simon Blackburn define discurso como sendo
um fluxo continuo de linguagem que contém mais do
que wuma sentenga: conversagdes, narrativas,
argumentos, declaragdes. Estende-se a concepgdo
lingiiistica afirmando que a “analise do discurso” ¢ a
descricdo lingiiistica e social das normas que
governam tais produgdes, e pode incluir (na
lingtiistica critica, ou sociolingiiistica) énfase sobre os
determinantes sociais e politicos das formas tomadas
pelo discurso, incluindo critério de credo, raga,
género, classe social. Andre Lalande, em
“Vocabulaire Technique et Critique de Ia
Philosophie” (1992), enumera a grafia do termo em
diversas linguas: “discursos”, em latim; “discourse”
ou “speech”, em inglés; “discorso”, em italiano;
“discours”, em francés; “discurso”, em espanhol;
“rede”, em alemdo (interessante observar as nocdes
contiguas, em portugués, de rede — enquanto
entrelacamento, trama — e discurso). Apresenta entdo
duas conceituagdes para o termo: a) operagdo
intelectual que se efetua a partir de operacdes
elementares parciais e sucessivas; na filosofia, o
discurso teria cardter geral, em oposicdo a intui¢do
(no sentido kantiano), de carater particular; b)
expressdo e desenvolvimento do pensamento por uma
série de palavras ou de proposi¢des que se encadeiam
(Soares, 2008, p. 3)

Proferir um discurso, portanto, requer um movimento da razdo que
acata a antifonia, ou seja, “A colocacdo de dois discursos em oposicao,
cada um produzido por um ponto de vista distinto, cada um projetando
uma dada realidade” (Fiorin, 2014, p. 62). E por qué? Segundo Fiorin
(2014, p. 68), porque “O modo de funcionamento real de todo discurso,
[...] é o dialogismo”. E mais: “Um discurso é sempre um discurso sobre
outro discurso”. Um discurso exige argumentagdo, considerando a
controvérsia, a refutacdo. Um discurso ¢ uma “reagdo responsiva a outro
discurso” (Fiorin, 2014, p. 69). E esta acdo responsiva tem por
caracteristicas a reciprocidade, a transparéncia e o dialogismo. O

10 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

dialogismo, a meu ver, tem uma fecundidade formativo, porque enquanto
dialogamos vamos aprendendo a desenvolver uma conduta antidogmatica.
O agente violento ndo dialoga! Logo, ele ndo profere discurso. O que o
agente violento profere sdo frases de odio, que firmam e afirmam sua
posicdo dogmatica em favor do aniquilamento do outro, por isto suas
frases sdo de 6dio, sdo instrumentos violentos.

Além de perguntar, disse acima que faria outras perguntas para
além da primeira, “o que ¢ a violéncia?”’, Assim, continuo inquirindo: Por
que se emprega violéncia contra a escola? Existe(m) solu¢do/solugdes? De
que tipo de violéncia estamos tratando? A violéncia é inerente ao ser
humano? Em geral temos urgéncia nas respostas. As respostas para
questdes sobre a violéncia exigem de ndés mais atengdo a respeito do
quanto um tipo de dogmatismo contribui para a sua existéncia. Mais uma
vez afirmo que, de um ponto de vista filosofico, cabe as filosofas e
filosofos problematizarem conceitos, formularem e reformularem
perguntas e isto ndo € menos verdade em relagdo a violéncia. Nas minhas
reflexdes, decidi realizar uma abordagem conceitual, analisando a
violéncia de uma posi¢do que procurou confrontar o seu agente, ¢ ele o
agente do impacto traumatico, mortal, causado por sua violéncia. O que
quero dizer é que o nicleo de um tipo de violéncia contra a escola, aquela
violéncia fundamentada nas frases de ddio e que tem por objetivo, ferir,
aniquilar, matar, o que fundamenta esta acdo violenta é a agudizagdo do
dogmatismo ingénuo.

Em Filosofia, segundo Abbagnano (2000, p. 293), o dogmatismo ¢
a perspectiva que deixa de lado qualquer posi¢do cética. Por exemplo,
Kant entende que o dogmatismo “E o proceder dogmatico da razio pura,
sem a critica de sua propria capacidade” (Hessen, 1999, p. 31). Hegel diz
que o dogmatismo ¢é o ponto de vista oposto ao da dialética. O dogmatismo
se baseia numa confianca na razdo humana ndo acometida por nenhuma
davida. O dogmatico ndo considera que o conhecimento se da na relagdo
entre sujeito e objeto. O dogmatismo ndo percebe o conhecimento como
um problema. Entretanto, ndo ¢ deste dogmatismo que vou tratar, mas do
dogmatismo que move a agdo do agente violento.

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 11



Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

A violéncia acontece porque existe um agente, uma pessoa real, o
agente violento, o violador. Esta ¢ a segunda via que tomo para continuar
minha reflexdo. Ha4 pouco me referi ao relatério Ataques de violéncia
extrema em escolas no Brasil — causas e caminhos. Neste relatorio, uma
outra informag@o por ele apresentada ¢ que todos os autores dos ataques
eram do sexo masculino ¢ em sua maioria, brancos (ha apenas duas
excegoes) e 76% deles eram menores. Destes, 46,15% tinham entre 13 e 15
anos. A principal arma usada nos episddios de violéncia extrema foi a
arma de fogo, seguida de faca (arma branca) e do coquetel molotov
(bomba caseira). Mas ha casos envolvendo o uso de machadinha, langa-
chamas artesanal, marreta e martelo. Em 17 casos, os autores dos ataques
carregavam consigo mais de um tipo de armamento. E mais, 0 mesmo
relatério mostra que os autores dos ataques tinham um circulo social
restrito, demonstravam gosto pela violéncia, alimentavam um culto as
armas de fogo e possuiam concepgdes ¢ valores opressores (racismo,
misoginia e ideais nazistas). Quando pensamos sobre estes tipos de
violéncia, notem, repito, eles existem porque ha um agente, ha alguém que
os pratica. E por esta via que decidi continuar pensando a violéncia contra
a escola, analisando o seu agente e onde sua a¢@o violenta encontra apoio.

O agente violento: um dogmatico ingénuo, agudo e caustico

O agente violento agudiza uma postura fundamentalmente pré-
critica do dogmatico ingénuo. Para entendermos o que ¢ isto, o
dogmatismo ingénuo, vou me apoiar na descricdo realizada por Gerd
Bornheim (1973), a respeito do “comportamento dogmatico” ingénuo, para
fazer a seguinte defesa: o agente violento, o agente da violéncia, agudiza
esta postura dogmatica ingénua.

Como o comportamento dogmatico surge? Surge de uma
mundividéncia, uma cosmovisdo, aquela que temos quando criangas. “O
proprio desta postura natural ¢ aceitar o mundo como dado” (Bornheim,
1973, p. 36), “Sem nenhuma hesitagdo, sem nenhuma davida” (Bornheim,

12 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

1973, p. 35). Quando vamos crescendo, podemos ser levados a nos desatar,
mesmo que ndo totalmente, desta postura. Quem é o dogmatico ingénuo?
Ele ¢ aquele que ndo consegue transcender a particularidade de sua posicao
superficial no mundo, por isso ele ¢ ingénuo. O dogmatico ingénuo ¢
aquele que “Nao assume realmente o mundo” (Bornheim, 1973, p. 79),
porque, para ele, o mundo j& estd assumindo, pensado. O dogmaético
ingénuo ¢ incapaz de auto-criagdo, porque ele estd preso, reduzido,
confinado em suas proprias muralhas, ele ndo consegue transcender sua
ingenuidade. O dogmadtico ingénuo tem um comportamento
funcionalizador do real, ele se reduz no seu real. E estranha ao dogmético
ingénuo a duvida. Ele se compraz, ele aceita ndo problematizar o real.

Para Sartre, nos termos de Bornheim (1973, p. 36), “A existéncia
dogmatica vive dentro de um mundo desde sempre dado, desde sempre ja
feito, e ndo lhe ocorre por seriamente em duvida este mundo. [...]”, Para o
dogmatico ingénuo, o mundo ¢ “Como uma moldura desde sempre
constituida, e dentro desta moldura acontece a existéncia dogmatica”. O
mundo para o dogmatico ingénuo é imperguntavel, ndo problematizavel,
ele vive e sobrevive de ideias feitas, “Sem assumi-las em sua radicalidade”
(Bornheim, 1973, p. 37). O dogmatico ingénuo age “Em obediéncia a
formulas, a convengdes” (Bornheim, 1973, p. 40). Ele ndo pergunta pelos
fundamentos de sua ag@o. Permanece vedada qualquer duvida sobre a
totalidade do real.

Para Bornheim (1973, p. 45), o dogmatico ing€nuo se resguarda de
“Qualquer inquietacdo”, o seu dogmatismo ¢ a maneira com a qual ele se
relaciona com o mundo. O comportamento do dogmatico ingénuo se
compreende dentro da “indiferenca ontologica”, porque “Nao se verificam
problematiza¢des mais radicais, [...], “Dentro de um plano 6ntico”, isto é,
sobre sua relacdo “Com os mais diversos entes — coisas, pessoas,
acontecimentos, etc”. E por qué? Porque sua conduta estd baseada num
auto-confinamento moral, que aniquila toda e qualquer conduta que néo se
identifique com a sua. O dogmadtico ingénuo ndo consegue fazer o
movimento de “Ver o mundo as avessas” (Bornheim, 1973, p. 48), porque
o seu mundo ja esta dado e acabado por suas convicgdes. Insisto, a duvida

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 13



Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

lhe ¢ estranha. Ele estd confinado em seu dogmatismo. O dogmético
ingénuo tem uma postura pré-critica, ele ¢ “Desprovido de um sentido
mais profundo de problematiza¢do” (Bornheim, 1973, p. 35), Ele ¢é incapaz
de hesitar, ele s6 apreende as suas proprias convicgdes. O dogmatico aceita
ingenuamente o mundo, porque ele ndo se entrega a um distanciamento do
mundo, ele estd condenado ao mundo. O dogmaético esta retraido sobre si
proprio.

O agente violento agudiza todas as caracteristicas do dogmatico
ingénuo, porque o seu dogmatismo ¢ destrutivo, € caustico. O agente
violento ndo aprendeu a se conduzir por um sentimento humanitério,
porque suas experiéncias ndo o levam a confrontar o seu mundo particular,
mas tdo somente confirma-lo. As ag¢des do agente violento emergem de
uma escolha (prohairesis) perversa. O agente violento, diferente daquele
que pratica a hamartia, € responsavel e seu carater e seu ato sdo
caracterizados “Como maldade (kakia), e perversidade (mokhtheria)”
(Hirata, 2008, p. 6). O agente violento estd encerrado em si mesmo, a
agudizagdo de seu dogmatismo ingénuo inviabiliza que se produza nele
qualquer abertura ao outro, qualquer dialogo. Seu dogmatismo se acomoda
em sua recusa ao didlogo. Ele ndo sabe, ndo aprendeu a dialogar, a
elaborar discursos, logo ele ndo profere ou elabora discursos de 6dio, mas
tdo somente frases de odio.

Para o agente violento, “A primeira violéncia é sempre o outro a
cometé-1a” (Sartre, 1983, p. 192). Ndo ha, para o agente violento, nenhuma
possibilidade de se ver no outro. No caso do agente violento, sua
ingenuidade aguda, violenta, caustica o faz enxergar apenas a superficie da
realidade. Ele se afirma o tempo todo, ¢ exclusivista, contempla a si
mesmo, ndo consegue debelar a experiéncia de se afirmar, ele esta diluido
e obcecado com a realidade dos objetos violentos.

O agente das violéncias contra a escola se deixa informar somente
por aquilo que afirma suas certezas, esta aferrado em suas certezas, em
seus instrumentos de violéncia, em suas frases de odio. Nao ha no agente
violento a inquietacdo existencial, a incerteza como um valor. A meu ver,
o agente violento ndo sabe, ndo consegue, ndo aprendeu a lidar com a

14 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

razoabilidade como uma ferramenta de investigacdo existencial e moral.
Quando afirmo isto, estou me referindo, de modo muito especifico, quando
as violéncias contra a escola sdo motivadas pela misoginia, pelo racismo e
pela LGBTQIAPN+fobia. Ha nestas formas de violéncia vigéncias
acumuladas de 6dio.

A respeito de todo esse 6dio, no més de julho de 2023, o
Ministério dos Direitos Humanos e da cidadania publicou um relatorio
chamado Relatorio de Recomendagoes para o Enfrentamento ao Discurso
de Odio e ao Extremismo no Brasil, com 87 paginas, apresentando
estratégias e recomendagdes para o combate ao discurso de odio e ao
extremismo. No Relatorio, entre as violéncias observadas, ha a violéncia
nas escolas, atos antidemocraticos, racismo, xenofobia, homofobia e
misoginia como alguns dos principais problemas a serem enfrentados pelo
poder publico e pela sociedade.

Quando uma pessoa resolve ferir, matar, assassinar, esse
dogmatismo ingénuo se torna, portanto, agudo, violento, cdustico. O
agente violento, que € aquele que agudiza o dogmatismo ingénuo, € por
isso nunca vai contra Ssi mesmo, nao rompe com O Seu repertorio
dogmatico, € incapaz de respeito. Ele € incapaz de “re-spectus” (Bornheim,
1973, p. 32), ou seja, significa que ele é incapaz de olhar para tras, de ter
um retro olhar. Olhar para o outro e se ver nele. O agente violento ndo se
vé€ no outro, o outro, para ele, € e sera sempre uma ameaga que deve ser
aniquilada.

O domus da violéncia versus o domus da escola

No percurso desta reflexdo entendo ser relevante me referir ao dia
20 de abril de 2023. Nos dias que antecederam aquela data, pairavam sobre
noés, aquelas e aqueles das universidades publicas brasileiras, uma ameaga
de chacina, haveria, segundo o que estudantes manifestavam,
aterrorizadas(os), uma possivel chacina nas universidades publicas.
Resgato aquele episddio violento, considerando tudo que disse aqui sobre a

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 15



Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

violéncia, para afirmar que as violéncias contra a escola ddo sentido ao
violador, ao agente violento, porque ele leva para o domus da escola aquilo
que ndo ¢ proprio deste dominio, o dominio da escola. O agente violento
procura alargar a familiaridade que ele tem com os objetos violentos do
seu real, aproximando esses objetos violentos da escola.

De que escola estou falando? Daquela marcada por um grau zero
de violéncia, tal como a desejamos. Neste exercicio/tentativa para pensar a
violéncia, a a¢do violenta contra a escola, ¢ importante perceber que temos
diante de no6s dois dominios (domus=casa=lugar), o da violéncia e o da
escola. Nesse sentido, retomo a pergunta: o que faz com que uma agao seja
considerada violenta? E quando esta agdo, tanto de um ponto de vista do
movimento, quanto da moral, entra em desacordo com o que é o proprio do
dominio que sofre a violéncia, no caso de nossa discussdo, o dominio da
escola, ou seja, ndo € o proprio da escola a violéncia, ndo € a violéncia que
a identifica como escola.

A respeito do dominio da escola, acredito que ha um consenso
entre nos, que defendemos um tipo de escola, a democratica, que ela deve
educar para a democracia; ela ¢ uma escola ndo-violenta, movida pelo
dialogo, que ensina se comprometendo com o didlogo, mas também com a
duvida criativa, antidogmatica. Vale destacar que apenas em sociedades
democraticas o questionamento, o debate e o didlogo sdo colocados em
espacos publicos. Sdo essas as razdes que revelam um descompasso, um
desacordo, uma desconformidade, uma oposigdo entre violéncia e escola.
Por isso ndo aceitamos a escola como lugar (domus) de ou para a
violéncia. Ha, portanto, uma incompatibilidade de valores e objetivos que
sustentam e movem a violéncia e valores e objetivos que sustentam e
movem a escola na qual acreditamos. Ha uma colisdo moral entre o que é
compativel e o que ¢ incompativel em relagdo a esses dois dominios,
escola e violéncia.

Os dominios proprios da violéncia, ou seja, onde a violéncia
cumpre e ganha o seu sentido de violéncia, encontra guarida, sdo os
dominios da guerra, hostis, bélicos, do medo, onde o terror e o 6dio sdo
potencializados e exercidos. Nestes dominios a violéncia estd no seu

16 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

proprio compasso. Por isso nos aterrorizamos com a violéncia contra a
escola, contra a infancia, contra a vida de um modo geral, porque nestes
dominios, quando a violéncia os atinge, hd um desacordo com o que lhes ¢
proprio. Quando o agente violento leva para a escola a sua violéncia, ele
tem o seu €xito configurado exatamente no descompasso que sua acao
provoca em relagdo ao que € o proprio da escola.

Voltando a mitologia, na lliada de Homero, Hefesto, o deus da
forja, constrdi maquinas humanoides de bronze para atuarem como servos.
Analogamente, o agente violento age como um simulacro do vivente
criado por Hefesto. A maquina humanoide €, como bem lembra Mazzotti
(1992, p. 46), um ser “Mecanico, ndo se dirige para fora de si, nao se
movimenta por si, ndo se ex-mociona, ndo se ex-pde, re-faz o mesmo. Re-
produz o ja escrito em si. Segue a ordem interna posta no mecanismo pelo
seu criador”. E por qué? Por que assim como uma maquina humanoide, o
agente violento ndo justifica suas acdes e o seu falar de modo razoavel, ele
esta limitado pela sua irrazoabilidade, como ja disse antes, satisfeito com o
seu dogmatismo ingénuo agudo e caustico.

Mais uma pergunta: o que o agente violento espera, ou melhor,
quais as suas expectativas quando age contra a escola? As expectativas
mais evidentes sdo aquelas que, infelizmente, conhecemos: ferir, matar,
assassinar. Mas, uma outra expectativa do agente violento, que talvez seja
menos evidente, mas tdo violenta quanto as demais violéncias, é que os
sujeitos da escola, que vivenciam a violéncia, passem a agir considerando,
agora, a escola como sendo o domus da violéncia, porque se instauram o
medo, a suspeita de uns sobre os outros, uma atmosfera de terror, de
desconfianca, sentimentos e emog¢odes que ndo sdo o proprio deste domus, a
escola. Cenario assim criado nio ¢ exatamente a antitese do que se espera
da escola, aquela na qual acreditamos e trabalhamos por ela?

Os agentes violentos tém por objetivo fazer com que aqueles que
sofrem a violéncia sintam e vejam demolirem as referéncias a respeito do
que se pensa sobre a escola, logo, as violéncias contra a escola tém mais
uma funcionalidade perversa, que € mover para dentro da escola, além da
morte, do terror, do medo, a desconfianga, uma duvida patoldgica contra o

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 17



Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

ser humano, fazendo de cada um e cada uma um potencial inimigo (a) a ser
combatido (a).

Consideracgoes finais

No inicio deste artigo mostrei que o agente violento sempre
necessita de instrumentos violentos, por exemplo, arma de fogo, a faca,
etc. Identifiquei que o agente violento ndo elabora discursos, mas frases de
odio que, como afirmei, também sdo seus instrumentos violentos, forjados
por sua irracionalidade e por seu dogmatismo ingénuo agudo e ciustico,
cujas expectativas, além daquelas com seu visivel terror, é levar para o
domus da escola a suspeita e a desconfianca de todos contra todos.

Finalmente, ainda atenta ao método que me conduziu até aqui, a
maiéutica, pergunto, considerando o percurso que tracei nas minhas
reflexdes: existe uma educagdo, porque este € 0 nosso instrumento, como
professoras e professores, que pode auxiliar-nos e proteger a todas ¢ a
todos nds contra a violéncia nas escolas? Se considerarmos que as
violéncias contra as escolas sdo fendmenos profundamente complexos, ndo
existem solugdes faceis, ndo existem solugdes a curto prazo. Entdo, quais
possiveis caminhos ou saidas existem? E mais, como podemos contribuir,
todas e todos nos, com respostas, com saidas? Defendo que uma possivel
saida é provocarmos experiéncias humanas que permitam romper com os
repertorios dogmaticos, transcendendo o dogmatismo ingénuo, o qual
podemos passar toda uma vida procurando nos desprender dele. Defendo o
desenvolvimento de experiéncias negativas intelectuais associadas a uma
racionalidade argumentativa cooperativa que esta sustentada nos valores
do dizer, do re-spectus, da cooperacdo, da inquietacdo existencial e da
incerteza.

Considerando a hipotese de Eric Weil (1996) segundo a qual a
vida humana se constitui na irredutivel dualidade violéncia e discurso, e
desejando, como estamos aqui, manter-nos numa realidade ndo violenta, o
que nos cabe como escola, como universidade? Cabe-nos desenvolver uma

18 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

educacdo antidogmatica, provocando no espirito das/dos estudantes
davidas. A davida “E sempre a ruptura, ao menos provisoria e reconhecida
como tal, de uma certa aderéncia; ela ¢ um desligamento” (Bornheim,
1973, p. 61), este desligamento do imediato, que refor¢a nossas certezas, ¢
instaurado pela divida. Como se faz isto? Com a experiéncia negativa
intelectual.

Acredito que ¢ nossa, de professoras e professores, a
responsabilidade de desenvolvermos a experiéncia negativa intelectual
(experiéncia da duavida), para a construg¢do de um comportamento
antidogmatico. E o que ¢ a experiéncia negativa intelectual? A experiéncia
negativa intelectual “E um momento do processo dialético que leva o ser
humano a questionar sua realidade”. Segundo Aimé Forest (apud
Bornheim, 1973, p. 51), “Corresponde a um momento de parada”. O
agente violento nao faz esse tipo de parada.

Paramos para perguntar, perguntamos, indagamos sobre as
questdes que fiz no inicio deste texto e sobre uma infinidade de questdes.
A experiéncia negativa intelectual nos coloca diante de perspectivas
existenciais e valorativas, porque nos desassossega a indagar a respeito dos
valores que fundamentam nossas agdes, acentuando nossa consciéncia € o
re-spectus em relagdo as pessoas. A experiéncia negativa intelectual ndo ¢
um componente absoluto, ¢ uma possibilidade em relagdo ao nosso estar
no mundo. E uma tentativa de reconhecimento do nosso dogmatismo
ingénuo. A experiéncia negativa intelectual ndo ¢ infalivel, ela é sempre
uma tentativa de romper com as idolatrias, com as frases de odio, com o
dogmatismo ingénuo agudo e caustico.

Para o enfrentamento dos dogmatismos tenho desenvolvido
ferramentas para a invengdo de experiéncias negativas intelectuais a partir
de uma pedagogia criada por mim, a Pedagogia da Dizibilidade (Pimenta,
2024). Considerando sua dimensdo de enfrentamento das violéncias, a
escola pode contribuir para a superagdo do dogmatismo ingénuo quando
ela esta comprometida a inventar, no sentido da invencio (buscar)
experiéncias negativas intelectuais, mas também criar experiéncias que
ensinem a ‘“admiragio respeitosa” (Bornheim, 1973, p. 89). A

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 19



Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

disponibilidade para a generosidade, o comportamento admirativo que
enfrente a realidade problematizando-a de modo curioso, largo, aberto ao
dialogo, a escuta, ao dizer, a argumentagdo, a razoabilidade que, a meu
ver, ¢ o contrario da violéncia, a contradigdo como um exercicio
intelectual, ao amor, no sentido de filiagdo, porque “S6 o amor consegue
dar a inteligéncia a sua dimensdo propria e total” (Bornheim, 1973, p. 89)
das realidades, como ferramenta existencial, diante de nés, derrubando
idolos, rejeitando o ddio.

Ensinado a resolu¢do nao violenta de conflitos, criando
experiéncias que facam uso de uma “esfera da ndo-violéncia no
entendimento humano, que ¢ totalmente inacessivel & violéncia”, a esfera
propria da “compreensdo mutua”, que ¢ a “técnica de civilidade no
entendimento”, ou seja, o didlogo. (BENJAMIM, 2013, p. 139). Ensinar,
como diz Paulo Freire (2001, p. 152), “Exige disponibilidade para o
dialogo”. Nao se tratam de solugdes oniricas, mas “Grdos de
antidogmatismo que impedem o pensamento de enclausurar-se: um convite
a liberdade e a alegria da reflexdo”, como diz o Professor Rubens
Rodrigues Torres Filho (1995, p. 3). De um ponto de vista filosofico-
pedagogico, a meu ver, estas sdo algumas solugdes possiveis. Finalmente,
voltando, mais uma vez, meu olhar para as analogias e metaforas
formativas que a mitologia nos lega, em Prometeu Acorrentado ha um
momento em que Prometeu em didlogo com o Coro diz o seguinte:

Prometeu

Gragas a mim, os homens ndo mais desejam a morte.
Coro

Que remédio lhes deste contra o desespero?
Prometeu

Dei-lhes uma esperanga infinita no futuro

(Esquilo, 2005, p. 20-21).

Como professora, que deseja e luta pela democracia, acredito que
este futuro é construido, também, dizendo, fazendo com que as estudantes
¢ os estudantes testemunhem e participem do meu compromisso com uma
racionalidade argumentativa cooperativa, alimentada por uma “razdo ética

20 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X



Rita Pimenta

da abertura, seu fundamento politico, sua referéncia pedagogica; a boniteza
que ha nela como viabilidade do didlogo” (FREIRE, 2001, p. 153), logo,
crendo que ¢ possivel uma educacao antidogmatica.

Referéncias

ABBAGNANO, Nicola. Diciondrio de Filosofia. Sdo Paulo: Martins Fontes,
2000.

ARENDT, Hannah. Da Violéncia. Rio de Janeiro: Civiliza¢do Brasileira, 2022.

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Sdo Paulo: Companhia da Letras,
2012.

BENJAMIM, Walter. Para uma critica da violéncia. /n: BENJAMIM, Walter.
Escritos sobre mito e linguagem. Sao Paulo: Editora 34, 2013. Disponivel em:

http://walter-benjamin-crc3adtica-da-violc3aancia-1.pdf. Acesso em: 20 fev. 2024.

BERTI, Enrico. Aristoteles no século XX. Trad. Dion Davi Macedo. Sao Paulo:
Edigoes Loyola, 1997.

BORNHEIM, Gerd A. Introdugdo ao filosofar: o pensamento filosdfico em bases
existenciais. Porto Alegre: Editora Globo S. A., 1973.

BRASIL. Relatorio de Recomendagdes para o Enfrentamento do Discurso de
Odio e o Extremismo no Brasil. Christian Ingo Lenz Dunker, Débora Diniz
Rodrigues, Esther Solano. et al. Brasilia: Ministério dos Direitos Humanos e da
Cidadania, 2023. Disponivel em: https://www.cartacapital.com.br/wp-
content/uploads/2023/07/Relat%C3%B3rio-GT-%C3%93dio-e-Extremismos-
Digital 30.06.23. Acesso em: 10 fev. 2024.

CASSIN, Barbara. Aristoteles e o logos: contos da fenomenologia comum. Trad.
Luiz Paulo Rouanet. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 1999.

CHARAUDEAU, Patrick; MAINGUENEAU, Dominique. Diciondrio de andlise
do discurso. Coordenacgdo da traducdo: Fabiana Komesu. 2. ed. Sdo Paulo:
Contexto, 2006.

ESQUILO. Prometeu Acorrentado. 2005. Disponivel em:
https://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/prometeu.pdf. Acesso em 01 ago. 2023.

FIORIN, José¢ Luiz. Argumentagao e discurso. Bakhtiniana, Sao Paulo, v. 9, n. 1,
p.- 953-70, 2014. DOI: https://doi.org/10.1590/S2176-45732014000100005.

Educacdo e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 21


http://walter-benjamin-crc3adtica-da-violc3aancia-1.pdf/
https://www.cartacapital.com.br/wp-content/uploads/2023/07/Relat%C3%B3rio-GT-%C3%93dio-e-Extremismos-Digital_30.06.23
https://www.cartacapital.com.br/wp-content/uploads/2023/07/Relat%C3%B3rio-GT-%C3%93dio-e-Extremismos-Digital_30.06.23
https://www.cartacapital.com.br/wp-content/uploads/2023/07/Relat%C3%B3rio-GT-%C3%93dio-e-Extremismos-Digital_30.06.23
https://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/prometeu.pdf
https://doi.org/10.1590/S2176-45732014000100005

Uma analise filosofica do agente violento contra a escola

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessarios a pratica educativa.
19. ed. Séo Paulo: Editora Paz e Terra S/A, 2001.

HESIODO. Teogonia: a origem dos deuses. Trad. Jaa Torrano. 3. ed. Sio Paulo:
Editora Iluminuras LTDA., 1995.

HESSEN, Johannes. Teoria do Conhecimento. Trad. Jodo Vergilio Gallerani
Cuter. Sao Paulo: Martins Fontes, 1999.

HIRATA, Filomena Yoshie. A hamartia aristotélica e a tragédia grega Anais de
filosofia classica, v. 2 n. 3, 2008. Disponivel em:

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5740385/mod_resource/content/1/hamart
%C3%ADa.pdf. Acesso em: 20 mar. 2024.

MAINGUENEAU, Dominique. Enunciagio e analise do discurso em linguistica:
do ponto de vista sintatico. /n: CHARAUDEAU, Patrick; MAINGUENEAU,
Dominique. Diciondrio de andlise do discurso. Coordenagdo da tradug@o: Fabiana
Komesu. 2. ed. Sao Paulo: Contexto, 2006.

MAZZOTTI, Tarso Bonilha. Pedagogia: elementos para sua determinagéo e
outros escritos. Cuiaba: UFMT, 1992.

PLANTIN, Christian. A argumentac¢do como dialogo ¢ interacdo. In:
CHARAUDEAU, Patrick; MAINGUENEAU, Dominique. Diciondrio de andlise
do discurso. Coordenacgao da traducdo: Fabiana Komesu. 2. ed. Sdo Paulo:
Contexto, 2006.

PIMENTA, Rita. A Pedagogia da Dizibilidade. VI Semana da Faced:
Microfascismos no campo educacional e a invengdo de resisténcias. Juiz de Fora:
UFJF, 2024.

SARTRE, Jean-Paul. Cahiers pour une morale. Paris: Gallimard , 1983.

SOARES, Rosana de Lima. No rastro do discurso: para pensar a comunicagao.
RuMoRes, v. 2, n.3,2008. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1982-
677X.rum.2008.51125.

TORRES FILHO, Rubens Rodrigues. Biblioteca Pélen. In: HESIODO. Teogonia:
a origem dos deuses. Trad. Jaa Torrano. 3. edi¢do. Sdo Paulo: Editora Iluminuras
LTDA, 1995.

TORRANO, Jaa. O Mundo como Fungio de Musa. /n: HESIODO. Teogonia: a
origem dos deuses. Trad. Jaa Torrano. 3. ed. Sdo Paulo: Editora [luminuras
LTDA, 1995.

UNICEF. 4 educagdo que protege contra a violéncia. 2019. Disponivel em:
https://www.unicef.org/brazil/media/4091/file/Educacao_que protege contra a v
iolencia.pdf. Acesso em: 20 mar. 2024.

22 Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X


https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5740385/mod_resource/content/1/hamart%C3%ADa.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5740385/mod_resource/content/1/hamart%C3%ADa.pdf
https://doi.org/10.11606/issn.1982-677X.rum.2008.51125
https://doi.org/10.11606/issn.1982-677X.rum.2008.51125
https://www.unicef.org/brazil/media/4091/file/Educacao_que_protege_contra_a_violencia.pdf
https://www.unicef.org/brazil/media/4091/file/Educacao_que_protege_contra_a_violencia.pdf

Rita Pimenta

VINHA, Telma. Ataques de violéncia extrema em escolas no Brasil: causas e
caminhos. Sao Paulo: D3e, 2023. Disponivel em: https://d3e.com.br/wp-
content/uploads/relatorio_2311_ataques-escolas-brasil.pdf. Acesso em: 20 mar.
2024.

WEIL, Eric. Logique de la philosophie. Paris: Vrin, 1996.

Data de registro: 10/01/2025
Data de aceite: 24/09/2025

Educagao e Filosofia, Uberlandia, v. 39, art. 76601, p. 1-23, 2025. e-ISSN 1982-596X 23


https://d3e.com.br/wp-content/uploads/relatorio_2311_ataques-escolas-brasil.pdf
https://d3e.com.br/wp-content/uploads/relatorio_2311_ataques-escolas-brasil.pdf

