
Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

  “Excedente ineliminável”: vitalidades radicais 

como princípio da dessemelhança 

 

Luis Thiago Freire Dantas* 
 

Resumo: Este artigo tem o intuito de investigar o quanto a “dessemelhança” e o 

“excedente” são termos permitem percebermos elementos impensados nos 

discursos filosóficos e educacionais. Principalmente pelos discursos se 

fundamentarem em princípios modernos acerca da formação humana e da 

instauração da subjetividade. Com isso, organizamos as análises em três circuitos: 

delimitar a noção de “excedente ineliminável” para Achille Mbembe (2018), 

depois uma conversa entre a arte da fuga em Dénètem Touan Bona (2021) e 

Beatriz Nascimento (2021), por fim, a partir de Conceição Evaristo (2018) e Frank 

Wilderson III (2021) apresentar como se constitui vitalidades radicais. Tais 

circuitos intentam potencializar as variadas formas de estar na humanidade. 

 

Palavras-chave: Modernidade; Filosofia da Educação; Decolonial; Afro-

Pessimismo.   

 

* Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Paraná (UFPR). Professor na 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). E-mail: fdthiago@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/5880502716036432. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8524-8213.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76268  

  

mailto:fdthiago@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/5880502716036432
https://orcid.org/0000-0001-8524-8213
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76268
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-76268


“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

“Ineliminable surplus”: radical vitalities 

as principle of dissemtry 

 

Abstract: This article aims to investigate 

how “dissimilarity” and “surplus” are 

terms that allow us to perceive unthought-

of elements in philosophical and 

educational discourses. These discourses 

are mainly based on modern principles 

regarding human formation and the 

establishment of subjectivity. We organize 

the analyses into three circuits: firstly, 

delineating the notion of “ineliminable 

surplus” for Achille Mbembe (2018), then 

a conversation between the art of escape in 

Dénètem Touan Bona (2021) and Beatriz 

Nascimento (2021), and finally, presenting 

how radical vitalities are constituted from 

the perspectives of Conceição Evaristo 

(2018) and Frank Wilderson III (2021). 

These circuits aim to enhance the various 

forms of being within humanity.  

 

Keywords: Modernity; Philosophy of 

Education; Decolonial; Afro-Pessimism. 

 

 “Excedente ineliminable”: vitalidades 

radicales como principio de disimetría 

 

Resumen: Este artículo tiene el propósito de 

investigar cómo la “disonancia” y el 

“excedente” son términos que nos permiten 

percibir elementos no pensados en los 

discursos filosóficos y educativos. Estos 

discursos se basan principalmente en 

principios modernos sobre la formación 

humana y el establecimiento de la 

subjetividad. Organizamos los análisis en 

tres circuitos: primero, delineando la noción 

de “Excedente ineliminable” para Achille 

Mbembe (2018), luego una conversación 

entre el arte de la fuga en Dénètem Touan 

Bona (2021) y Beatriz Nascimento (2021), y 

finalmente, presentando cómo se constituyen 

las vitalidades radicales desde las 

perspectivas de Conceição Evaristo (2018) y 

Frank Wilderson III (2021). Estos circuitos 

tienen como objetivo potenciar las diversas 

formas de estar en la humanidad. 

 

Palabras clave: Modernidad; Filosofía de la 

Educación; Decolonial; Afro-Pesimismo. 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

Nas primeiras páginas da Crítica da Razão Negra, Achille Mbembe 

(2018, p. 23) pergunta: “Como pensar a diferença e a vida, o semelhante e o 

dessemelhante, o excedente e o em comum?”. Uma pergunta que o autor 

direciona para o quanto o discurso sobre raça no Ocidente caminha em oposição 

ao desejo de compartilhamento do mundo, pois sempre há uma hierarquização 

de grupos humanos. Mas se, na verdade, entre a vida e a diferença há uma 

junção? Com o “dessemelhante” sendo o elemento principal para relacionarmos 

com as pessoas e o “semelhante” sendo justamente nosso desejo de 

homogeneização? E o “excedente” não seria aquele que provoca um repensar 

desse “em comum” para lidarmos com a alteridade radical? Tais questões, eu 

formulo não como objeção ao Mbembe e sim para nós, ocidentalizados: o 

quanto as nossas ações e discursos filosóficos e educacionais ignora o 

compartilhamento de mundo na radicalidade da dessemelhança e do excedente? 

O quanto que nós temos dificuldades em problematizar os princípios modernos 

em sua presença no entendimento ocidental acerca da educação, principalmente 

pela colonização atuar em seu cerne a partir da ideia de humanidade que, 

invariavelmente, exclui em vez de incluir a variedade de grupos? Essas 

perguntas se transformam em um convite para reflexão acerca das práticas 

pedagógicas que podem contrapor à colonização. Algumas estratégias são 

enfatizadas tais como a articulação de cosmologias e corporeidades como ato de 

repensar premissas educacionais – desenvolvimento das capacidades cognitivas, 

da subjetividade e da identidade pessoal, formação da cidadania mediante o uso 

da razão crítica. 

Esse repensar contraria uma ordem hierárquica entre grupos humanos e 

também com os “mais-que-humanos”, revelando as possibilidades de vidas em 

suas multiplicidades1. Essas vidas convergem circularmente para dirimir as 

dicotomias, os maniqueísmos, que não somente produzem uma hierarquia entre 

 

1 Sobre essa questão recomendamos a leitura do Vibrant Matter de Jane Bennett (2010). A 

autora argumenta que a teoria política precisa reconhecer a participação ativa de forças não 

humanas nos eventos a partir daquilo que ela nomeia como uma “materialidade vital” que 

atravessa e atravessa corpos, humanos e não humanos. 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

os seres, também afirma a violência como meio de interação. Com isso, o 

desafio numa sociedade em que o colonialismo ainda atua nas diretrizes 

curriculares expressa-se através de seus pensadores, que “Tinham enraizado 

profundamente no espírito do colonizado que as essências permanecem eternas, 

a despeito de todos os erros imputáveis aos homens. As essências ocidentais, é 

claro” (Fanon, 2013, p. 55). Não é difícil perceber também como essas essências 

atingem a espiritualidade e a faz como dependente de uma descrição racional, 

além de projetar a “hostilidade” como fundamento para a formação humana na 

constituição do discurso filosófico ocidental. 

Essas considerações requerem um questionamento mais aprofundado 

sobre o entendimento acerca da frase “educação é formação”, pois além de 

correr o risco de reproduzir uma origem do anthropos como autossuficiente, 

também não reconhece a violência colonial. Nesse aspecto, pretendemos expor 

outra consideração sobre o fazer educativo, distanciando de um “simples 

treinamento”, uma série de etapas para alcançar a razão, ou ainda um processo 

formativo que diz respeito a um acompanhamento existencial do indivíduo2. 

Obviamente, isso implica desafios à filosofia da educação, por exemplo, 

mobilizar uma atenção para as relações raciais que compõem a nossa realidade, 

principalmente para as narrativas de violência (física, simbólica, epistêmica, 

entre outras) sobre os grupos racializados; ou ainda, a apreensão das 

cosmologias como meio para articular as posições humanas diante da natureza e 

dos seres espirituais, ou seja, uma relação entre o visível e o invisível. Tais 

desafios, podemos dizer, tem o caráter pedagógico, pois enfatiza que nosso 

modo de entender quem é o humano se estende para o nome que nos define 

  
Somos indígenas, quilombolas, pescadores, ciganos, 

ribeirinhos, catadores de coco, catadores de capim… 

Temos de dizer cada um dos nomes. Quanto mais nomes, 

 

2 Nesse  ponto a problemática trata-se da distinção entre escolaridade e educação, que para 

Muniz Sodré é um dos componentes ocidentais mais fértil para uma gama de pensadores. 

Pois nessa distinção há reconstituição da “Experiência de formação da consciência do 

sujeito, bem como influir na dialética do sentido que atravessa as relações intersubjetivas na 

comunidade” (Sodré, 2013, p.112). 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

mais armas os colonizadores precisarão, mais estratégias 

precisarão (Santos, 2019, p. 34). 

 

Isso se desdobra na dessemelhança e problematiza quem designa um 

grupo como pertencente à humanidade. Principalmente por ter como pano de 

fundo a construção da modernidade como um projeto de civilização e cultura, 

em que há uma delimitação de humanidade por causa da centralidade da razão 

em detrimento do corpo. Não apenas isso, para ilustrar outra proposta para a 

filosofia da educação, o horizonte se constrói através da afirmação de Frank 

Wilderson III sobre como a antinegritude forma o mundo ocidental por meio do 

“pessimismo da razão”, mas, mesmo com essa fundamentação, “Nós temos o 

otimismo da vontade. Nós acreditamos no poder da revolta dos escravos”3 

(Quarta capa, 2021, 21min00s). Para aprofundar nas consequências “desse 

otimismo e no poder da revolta”, a minha intenção neste artigo é pensar uma 

filosofia da educação contra o signo da antinegritude. 

Para isso, as implicações serão abordadas em uma construção 

metodológica que estabelece as determinações de conhecimento a partir da 

corporeidade com as práticas educativas permeadas pelas interações cotidianas. 

A divisão do artigo se estruturará em circuitos de conversa, primeiramente 

partindo de Achille Mbembe (2018) para explicar o sentido da presença de um 

“excedente ineliminável”. Depois uma conversa entre a arte da fuga em 

Dènétem Touam Boná (2021) e Beatriz Nascimento (2021) para pensar a 

estratégia da fuga por coletividades. E a partir de Conceição Evaristo (2018) 

ilustrar “O poder de revolta dos escravos” elaborado por Frank Wilderson III 

(2021) ao propor a vitalidade enquanto um meio para produzir conhecimentos a 

partir das vivências contra o “pessimismo da razão”. 

Esses circuitos de conversa objetivam expressar o individual como 

extensão de uma coletividade e desafiar a visão colonial que trata o corpo negro 

como uma mercadoria. Por conseguinte, eu espero que as questões sobre como 

o colonialismo molda a nossa visão de mundo exponha um desafio aos 

 

3 Essa frase dita por Wilderson III aconteceu em um podcast Quarta Capa da editora 

Todavia em que publicizaram o livro “Afro-pessimismo” lançado no Brasil. O autor com 

essa frase alude a Antônio Gramsci, mas acrescenta ao final a “potencialidade da revolta 

dos escravos”. 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

princípios educacionais, já que espiritualidade e racionalidade são expressões de 

um conhecimento entre humanos e “mais-que-humanos”. 

 

 

Primeiro circuito: excedente ineliminável 

 

Eu retirei o termo “excedente ineliminável” de uma passagem em que 

Mbembe (2018, p. 92) expressa como os diferentes adjetivos e atitudes de 

violências em virtude da cor da pele preta condiciona um imaginário de 

atribuições de servidão, escravidão, colonização e subalternidade. Porém, a 

população negra torna-se um “excedente ineliminável” contraria esse imaginário 

ao continuamente afirmar-se como ser humano. Essa contrariedade é uma forma 

de resistência diante da engrenagem colonial e da descartabilidade imputada ao 

“Negro”, inclusive a predominância desse imaginário condiciona alcunha e 

sentido à palavra “Negro” como aquilo que se distancia do termo “sujeito”. A 

questão é que, nesse entremeio, há uma permanência de vitalidade que escapa às 

predeterminações de um esvaziamento ontológico, ou seja...  

 

Esse excedente ineliminável, que escapa a qualquer 

captura ou fixação num estatuto social e jurídico e que 

nem a própria ocisão seria capaz de interromper, nenhuma 

designação, nenhuma medida administrativa, nenhuma lei 

ou atribuição, nenhuma doutrina e nenhum dogma 

poderão apagar (Mbembe, 2018, p. 92). 

 

A continuidade da pessoa negra em ser humana é uma subversão diante 

das delimitações de humanidade, já que “Continuo a ser um ser humano, por 

mais intrínseca que seja a violência das tentativas que pretendem me fazer 

acreditar que não sou” (Mbembe, 2018, p. 92). Por consequência, uma das 

frestas que se abre é questionar nessa subversão se as narrativas das pessoas 

racializadas permanecem subalternizadas ou são devaneios de uma 

universalidade humana? No primeiro momento, posso responder que o projeto 

de um universalismo abstrato encontra falhas justamente por não atentar às 

particularidades que lhe compõe, então é preciso fortalecer uma atitude contra a 

subalternização; alinhado com Aimé Césaire (1956, apud Grosfoguel, 2012, p. 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

95), “Minha ideia de universal é um universal rico com todos os particulares, 

uma profunda coexistência de todos os particulares”. Disso, outras perguntas 

podem ser elaboradas: quais espaços formativos constituem essas outras 

narrativas? Quais as consequências em pensar um modelo escolar entre aquilo 

que modernamente pretende encerrar as pessoas racializadas e o quê elas 

promovem como vitalidade? Em suma, um espaço formativo que lida com 

“excedente ineliminável” seria aquele no qual “Nenhuma medida 

administrativa, nenhuma lei ou atribuição, nenhuma doutrina e nenhum dogma 

poderão apagar” (Mbembe, 2018, p. 92)? 

Todas essas perguntas nos encaminham para o cultivo de uma 

radicalidade que requer outra articulação com a territorialidade e ratifica 

alternativas epistemológicas aos problemas filosóficos. Antes disso, vale 

destacar que para Mbembe “o substantivo negro” preencheu funções essenciais 

na modernidade como atribuição, interiorização e subversão. Essa tripla função 

ilustrou o ser humano não com uma definição universal e exclusiva, e sim uma 

particularidade em que “nem todos são como todos os outros”, pois “Pessoas 

que, por sua aparência física, seus usos e costumes e suas maneiras de estar no 

mundo, pareciam ser o testemunho da diferença em seu estado natural – 

somática, afetiva, estética e imaginária” (Mbembe, 2018, p. 92, grifos do autor). 

Daí a raça torna-se uma ferramenta crucial para fundação da modernidade, pois 

os valores humanistas são advogados como essenciais para a autonomia da 

razão humana, sem necessidade de valores sobrenaturais. O mais palatável é a 

estratificação de grupos como quase-humanos e, doravante, símbolos dos 

“excedentes”, “Isto é, uma espécie de vida que pode ser desperdiçada ou 

dispendida sem reservas” (Mbembe, 2018, p. 73). Por isso, nesse caminho, a 

raça é um preceito moderno que serve para mutilar, operar cesura sociais, 

justificando a desigualdade como fenômeno natural entre grupos humanos: 

“Enquanto instrumentalidade, a raça é, portanto, aquilo que permite 

simultaneamente nomear o excedente e o associar ao desperdício e ao dispêndio 

sem reservas” (Mbembe, 2018, p. 73). 

Essa situação possui uma correspondência entre espaços e tempos que 

repete sensações de aprisionamento. Principalmente se, acompanhando 

Wilderson III (2021, p. 235), nosso ambiente provoca “Um reconhecimento 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

coletivo de que o tempo e o espaço da escravidão compartilham aspectos 

essenciais com o tempo, o espaço, a violência, de nossas vidas modernas”. A 

consequência mais visível é a violência antinegra, a qual conforme Osmundo 

Pinho é uma condição ontológica na posicionalidade desse “não-sujeito” perante 

o mundo. Uma vítima em potencial do olhar branco perante a aparição do corpo 

negro. Tanto que para esse olhar “A autenticidade negra é um oximoro, 

justamente porque autenticidade requer um tipo de integridade ontológica que o 

negro não possui” (Pinho, 2021, p. 15). Nisso há uma situação fobogênica que  

 

Atados a própria carne (flesh) os negros vivem em um 

plano vedado à luta por reconhecimento, porque este só 

pode ser dar na esfera pública, ou na sociedade civil, 

humana e burguesa, interditada aos negros, mercadoria, 

antes de sujeitos (Pinho, 2021, p. 14). 

 

Outro ponto é um figurar da população negra em uma zona de exceção, 

que para Fátima Lima (2018, p. 27) “Nos marca e os seus efeitos modelam as 

práticas discursivas reatualizando os traços de colonialidade, colocando em 

suspensão o que realmente almejamos ou queremos dizer quando falamos em 

democracia”. O caráter de exceção consubstancia uma população humana, em 

que a violência antinegra é o principio motriz do Estado: “Esse processo acabou 

por configurar tanto territórios quanto práticas sociais, principalmente nos 

espaços onde estão as populações negras, racializadas e pobres nos contextos de 

colonialidade” (Lima, 2018, p. 27). Ainda assim, retomando Mbembe, o 

excedente ineliminável afirma: “eu continuo humano”. Essa afirmação perdura 

como maneira de tensionar os ditames coloniais de humanidade, ou aquilo pelo 

qual o colonialismo projeta como ideal para formar o ser humano. Mas, qual 

referência dessa excedência ineliminável? A corporeidade.  

Ela é um meio, uma passagem, entre o que foi e ainda vai acontecer, ou 

conforme Leda Maria Martins (2021, p. 132), a corporeidade vivencia o tempo, 

o que “Significa habitar uma temporalidade curvilínea, concebida como um rolo 

de pergaminho que vela e desvela, enrola e desenrola, simultaneamente, as 

instâncias temporais que constituem a pessoa”. Nesse modo, corpo e tempo 

conjugam uma dança de inscrição do sujeito e da cultura tal como “Performance 

ritual não apenas como inscrição do corpo nas espacialidades, mas como 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

projeção do espaço em uma temporalidade que o espelha” (Martins, 2022, p. 

88). Justamente nessa apreensão de um modo de manifestação temporal que o 

movimento do “ineliminável” se faz presente, já que a circularidade espiralada 

torna-se um elo espaço-temporal em que “Quer no bailado do corpo, quer na 

ocupação espacial que o corpo em voleios sobre si mesmo desenha” (Martins, 

2022, p. 88). Por conseguinte, mantém a vitalidade radical como um 

“excedente” que não poder eliminado. 

Por fim, a resistência conflui com o corpo, se no primeiro momento é 

visto como aberração, fadado à desordem e à discórdia, há nele uma máscara 

que cobre uma potência, codificada em uma superfície viva e figurativa. “Pois 

esta é justamente a definição derradeira do corpo – rede de imagens e de 

reflexos heterogêneos, densidade compacta, líquida, óssea e sombria, forma 

concreta da desproporção e do deslocamento sempre a ponto de extravasar o 

real” (Mbembe, 2018, p. 235). Com isso, atribui-se ao sujeito humano a 

capacidade de se tornar outro, uma nova pessoa, mesmo com a presença da 

perda, destruição e aniquilamento acontece uma nova identidade, ou mais 

precisamente, emerge uma fuga. 

 

 

Segundo circuito: corpos fugitivos 

 

Nesse circuito, a subjetividade é problematizada como forma de 

relacionamento com o outro a partir de uma interioridade que busca pela 

semelhança na diferença. Por isso, o corpo é central na investigação, pois 

há aqui um afastamento do cognitivismo e do desejo de controlar a 

alteridade que lhe aparece. Esse controle e cognitivismo transforma a 

educação em um campo discursivo repleto de “enunciados reguladores”, 

que “servem de fundamento último à sua coerência; são os pontos de fuga 

em relação aos quais se organizam e ganham sentido os enunciados do tipo 

‘experiência docente’ e ‘síntese empírica’” (Verginoux, 2009, p. 49). 

Contudo, essa compreensão moderna esconde, na verdade atualmente 

explicita, a consequência do “anthropos” para a própria existência do 

planeta: o antropoceno. 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Por mais que haja divergências acerca do nome4, ainda assim 

antropoceno ilustra bem como a ação humana interfere nas modulações 

geológicas e climáticas. Não apenas isso, para Alexandre Simão de Freitas 

(2018) no antropoceno prevalece o dispositivo instaurador da “grande 

divisão” que despotencializa as organizações políticas cosmológicas. 

Assim, necessitamos “Evitar a falácia simultaneamente especista e racista 

contida na ideia de homem como espécie natural ou essência metafísica, 

tomando à parte dos vários povos diferentemente humanos e não-

humanos” (Freitas, 2018, p. 143) e vitalizar o “pensamento selvagem”, 

“Essa figura fantasmática, entre tantas, engendradas pelo racismo 

filosófico europeu” (Freitas, 2018, p. 143). O passo é justamente 

aprofundar a noção de corpo nesse “pensamento selvagem”, que mesmo 

nas tentativas de cognitivismo e controle projeta uma revitalização que 

segue pela linha da invenção, da criação, da arte da fuga.  

Dénètem Touam Bona explica que geralmente se entende a fuga 

como recusa da ação ou simples reação tal como um instinto animal. 

Porém, a fuga está no ato de “Fazer vazar o real e operar as variações sem 

fim para frear toda captura. A fuga é fuga criativa” (Touam Bona, 2021, p. 

18). Desse modo, as vozes, como num soneto, se modulam e passam de 

uma à outra, incapacitando qualquer apreensão racional, uma mudança 

constante de perspectivas em que os papéis de presa e caçador reversam. 

Para ilustrar esse movimento criativo da fuga recorremos à marronagem e 

ao quilombo, nos quais as pessoas não escaparam e sim fugiram: 

“Fugitivos, os guerreiros maroons só persistem sem ser ao desaparecer; 

fazem de seu desaparecimento uma arma de múltiplos cortes” (Touam 

Bona, 2021, p. 18). Com isso, há vários estratagemas e truques para 

agruparem mulheres, crianças, homens e espíritos em “Toda uma diáspora 

 

4 Há inúmeras considerações se tal termo é capaz de explicar a nossa época. Donna 

Haraway problematiza com outras nomeações como Plantationoceno, Capitoloceno, 

Chthuluceno e afirma: “precisamos de um nome para as dinâmicas de forças e poderes sim-

chthonicas em curso, das quais as pessoas são uma parte, dentro das quais esse processo 

está em jogo. Talvez, mas só talvez, e apenas com intenso compromisso e trabalho 

colaborativo com outros terranos, será possível fazer florescer arranjos multiespécies ricas, 

que incluam as pessoas” (Haraway, 2016, s.p.). 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

movente de onde jorrarão formas de vidas inéditas” (Touam Bona, 2021, 

p. 18). 

Um ineditismo que provoca uma contracultura maroons em 

oposição ao das sociedades escravistas, já que traça outra linha no espaço 

colonial por gerar uma espacialidade furtiva de corpos sacrificados e 

presentificados nos objetos produzidos pela lembrança de danças e rituais. 

A maroonagem torna-se um caminho metodológico do sonho, para que o 

cotidiano seja uma potência paralela a este mundo, a qual “Começa, sem 

dúvida, com as escapadas oníricas invocadas por Fanon, com os ‘I have a 

dream’ entoados por Martin Luther King, com suas libertações no e pelo 

imaginário” (Touam Bona, 2021, p. 19). Por consequência, a corporeidade 

negra torna-se incontrolável, ela ultrapassa os “fatos objetivos”, a “razão 

instrumental”, as “ações reguladores da vontade pura”, desafiando a 

situação de subalternidade nas plantações que perdura como via possível 

para alcançar a humanidade. Um paradoxo, mas para Touam Bona é 

possível de entendimento por enfatizar que  

 

Só tendo sentido na própria carne a limitação dos 

movimentos, o acorrentamento, o cativeiro, a 

segregação, as privações e as múltiplas humilhações é 

que se pode experimentar uma sede de liberdade: o 

fôlego rouco do “neg nawon”! (Touam Bona, 2021, p. 

20). 

 

Não gratuitamente, a modernidade que impôs aos corpos africanos 

o estigma da escravidão, também invalidou qualquer maneira de produção 

de conhecimento e de dinâmica existencial. Em outras palavras, esses 

corpos se tornaram fugitivos e na impossibilidade de retornar à “terra dos 

ancestrais” impulsionou uma utopia criativa do “além-aqui” no qual a 

pessoa terrana simboliza uma vida “Nos interstícios do sistema escravista” 

(Touam Bona, 2021, p. 23): 

 

É por isso que os vilarejos businenge (da Guiana e do 

Suriname) possuem sempre um altar dos ancestrais 

(Faaka tiki), que se ergue próximo à tenda mortuária 

(Dede osu) e à casa dos conselhos (Kuutu osu). E é 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

em torno desses três edifícios que se organiza a vida, 

pois os mortos são as raízes do vivo. Ser escravo é ter 

sua linha de vida e memória anuladas. Ao introduzir 

novas linhagens, a partir de heróis fundadores como 

Boni (líder rebelde businenge que queria acabar de 

uma vez por todas com o sistema escravista), os 

fugitivos recompuseram um ‘nós’, uma comunidade 

(Touam Bona, 2021, p. 23). 

 

Nesse “além-aqui” rompe a naturalização do ser escravo e tende à 

transcendência a partir das imagens dos heróis e das heroínas a condição 

que a modernidade impõe em seus corpos. Por isso, podemos dizer que há 

uma pedagogia da fuga que impulsiona para luta, tanto que ao articularmos 

com o quilombo em terras brasileiras lemos a designação “negro fujão”, a 

qual para Beatriz Nascimento por muito tempo foi apreendido de maneira 

acrítica transmitindo um “Recorrer à fuga, [como] uma forma negativa de 

luta” (Nascimento, 2021, p. 128). Inclusive, o Conselho Ultramarino, de 2 

de dezembro de 1740, define quilombo como um ajuntamento de cinco 

escravos fugitivos, “Entretanto, Palmares e muitos outros quilombos, entre 

Sergipe e Minas Gerais, possuíam cerca de 20 mil homens. Não se pode 

entender da mesma forma, como grupo social, cinco fujões e 20 mil” 

(Nascimento, 2021, p. 129). É preciso reverter esse preconceito e entender 

que “A fuga, longe de ser espontaneísmo ou movida por incapacidade para 

lutar, é, antes de mais nada, a decorrência de todo um processo de 

reorganização e contestação da ordem estabelecida” (Nascimento, 2021, p. 

129). Nesse processo há um conjunto de situações e etapas para pensarmos 

na contribuição da “fuga” para a filosofia da educação. Tal como o 

entendimento sobre a nossa organização cognitiva como aquilo que 

perpassa pelo emaranhado corpóreo, que joga com “diversos fatores: 

físicos, materiais, psicossociais, ideológicos e históricos” (Nascimento, 

2021, p. 129). 

Outro ponto, é preciso compreender a formação do quilombo no 

espaço geográfico das florestas, as pessoas fugitivas que ali se instauram 

têm a resistência como sua mobilidade, transforma a fuga em uma etapa, 

uma reorganização corporal diante das tentativas de dilaceramento, de 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

apagamento da memória, ou seja, “Muito menos a fuga para o mato tem o 

caráter de vida ociosa em contato com a natureza, com base numa 

liberdade idealizada e na saudade da pátria antiga” (Nascimento, 2021, p. 

130). A liberdade que está em jogo possui um empreendimento consciente 

de rompimento com a sociedade escravista, isto é, a construção de uma 

sociedade em que a escravidão perde sentido na realidade. 

 

Queremos dizer que oficialmente o quilombo termina 

com a abolição. Mas que permanece enquanto recurso 

de resistência e enfrentamento da sociedade oficial 

que se instaura, embora não mais com aquele nome 

nem sofrendo o mesmo tipo de repressão. Se sabemos 

que o negro e outros oprimidos permanecem, por 

exemplo, nas favelas e áreas periféricas da cidade, 

obrigados por fatores não só decorrentes da 

marginalização do trabalho como também pela 

marginalização racial, podemos dizer que o quilombo, 

embora transformado, perdura (Nascimento, 2021, p. 

136). 

 

Diante disso, por mais que o imaginário colonial procure uma 

subalternização fazendo uso de uma violência não somente física, mas 

inclusive onto-epistemológica, os desafios que se abrem para a filosofia da 

educação, enquanto meio de articulação de duas áreas, possibilitam um 

envolvimento de outras maneiras de definir o valor5 do conhecimento e da 

subjetividade. Touam Bona esboça um movimento para além do uso da 

violência em que as práticas culturais subvertem a legitimidade: “As 

comunhões místicas e festivas das macumbas, as entoações rítmicas dos 

cantos de trabalho (matriz do blues), os duelos verbais das vigílias de 

contos” (Touam Bona, 2021, p. 22) em que na variação linguística produz 

 

5 Denise Ferreira da Silva, na construção à objeção ao eu moderno em que não é 

determinado por nada exterior a si mesmo, apresenta uma argumentação em que o valor do 

sujeito não é somente ético-política mas também econômico. Por isso, o corpo da mulher 

negra em cena de objeção escravocrata produz um impasse, ou melhor, uma limitação desse 

valor, por justamente ao fim mostrar que entre o eu transparente (moderno) e o eu afetável 

(extra-modernos) não há uma distância, e sim o último impõe um limite da atuação de 

universalidade. Sobre isso ler A Dívida Impagável (2024). 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

espaços de liberdade6. Com isso, podemos dizer que há outra inserção de 

subjetividades, na qual o vocal e o corporal se entrelaçam para produzir 

sujeitos de ações e criações dos “‘ritmos de resistência’ que se manifestam 

na dança, na música, no ‘despertar’ dos spirituals [e por efeito] oferecerão 

o melhor antídoto à zumbificação escravista” (Touam Bona, 2021, p. 23). 

Justamente, a partir disso, encaminhamos para o terceiro circuito 

em que a vitalidade radical aparece para subverter “o mundo antinegro” 

delineado pelo “pessimismo da razão” e manifestar o espírito das 

dissidências “negras” por meio das dissonâncias rítmicas e corpóreas. 

 

 

Terceiro circuito: escrevivência da vitalidade 

 

Os circuitos anteriores fundamentam a proposta desse último no 

sentido de apresentar as dificuldades de tematizar uma filosofia da 

educação junto à dessemelhança e ao excedente. Normalmente o campo 

filosófico ocidental projeta uma busca pela unidade, pelo em comum, com 

uma expectativa de concórdia entre as diferentes partes. Porém, como 

destaca Ailton Krenak (2019, p. 8), no fundo um  

 

Chamado para o seio da civilização sempre foi 

justificado pela noção de que existe um jeito de estar 

aqui na Terra, uma certa verdade, ou uma concepção 

de verdade, que guiou muitas das escolhas feitas em 

diferentes períodos da história.  

 

Assim, grupos que estão fora “desse jeito” tem dois caminhos, ou 

permanece às margens, ou se adequa num sentido quase de auto-

 

6 Um aprofundamento sobre isso, encontramos em bell hooks ao comentar sobre como o 

vernáculo negro estadunidense enquanto fala quebrada, fragmentada, subverte o inglês 

padrão para construir uma re-inscrição na vida. Por isso, os spirituals, o blues e 

recentemente o rap são formas de atribuir uma existência e epistemologia alternativas, já 

que “Tomamos a linguagem do opressor e voltamo-la contra si mesma. Fazemos das nossas 

palavras uma fala contra-hegemônica, libertando-nos por meio da língua” (hooks, 2013, p. 

233). 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

dissolução. Isso foi consolidado por uma ideia de progresso, de 

modernidade, em que a humanidade torna-se aquela descolada do 

organismo terra e aqueles que permanecem ligados “São aqueles que 

ficaram meio esquecidos pelas bordas do planeta, nas margens dos rios, 

nas beiras dos oceanos, na África, na Ásia ou na América Latina. São 

caiçaras, índios, quilombolas, aborígenes — a sub-humanidade” (2019, p. 

8). 

Assim, a oposição “o pessimismo da razão e o otimismo da 

vontade” sintetiza a intenção deste circuito em apresentar como as pessoas 

determinadas negativamente por essa “humanidade”, tem na própria 

vivência o otimismo em subverter as determinações para ser humano, 

consolidando vitalidades radicais. Obviamente, sabemos do desafio em 

compreender a presença de vitalidades radicais quando há expectativas de 

negação de si mesmo no mundo, fato que se torna uma experiência crucial 

para as pessoas racializadas. Essas vitalidades requerem saídas do campo 

epistemológico para anunciar-se por meio de outros âmbitos, nisso 

encontramos no cultural as diversas formas de expressão do “otimismo da 

vontade”. Nesse sentido, o questionamento orienta-se para as condições de 

impossibilidade às pessoas negras acerca do estatuto de humano que os 

“pensadores humanistas” significaram como inexistente7. Podemos dizer, 

ainda, que se concentrará em um enfrentamento para encontrar as rotas de 

fuga e, para isso, o conto “Ana Davenga” de Conceição Evaristo (2018) 

conduzirá um caminho explanatório que em certa medida contraria as 

análises de Frank Wilderson III (2021) sobre a ausência ontológica de ser 

uma pessoa negra.  

Ao anunciar uma escrita sobre Evaristo tão logo a palavra 

“escrevivência” ganha destaque, justamente pela força de seu neologismo 

em expressar os meios pelos quais as pessoas negras manifestam-se no 

mundo, mesmo deparando com tentativas de interdições. Esse termo ganha 

notoriedade também por fazer do ato de escrever uma fuga criativa que faz 

 

7 As passagens de filósofos modernos hierarquizando racialmente o mundo é diversa. Sobre 

as consequências de tais passagens ver Érico Andrade (2017). Nkolo Foé (2013). Suze 

Pizza; Daniel Pansarelli (2017). 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

da existência da autora e das personagens forjarem uma perspectiva 

contrária ao silenciamento. Em outras palavras, na escrevivência a mera 

escrita ultrapassa os limites da vida… 

 

Talvez, estas mulheres (como eu) tenham percebido 

que, se o ato de ler oferece a apreensão do mundo, o 

de escrever ultrapassa os limites de uma percepção da 

vida. Escrever pressupõe um dinamismo próprio do 

sujeito da escrita, proporcionando-lhe a sua 

autoinscrição no interior do mundo (Evaristo, 2007, p. 

20) 

 

 Por isso, o primeiro movimento é entender a “escrevivência” não 

como conceito, método, paradigma, pois ainda a situaria no âmbito 

cognitivo e somente alimentaria o “pessimismo da razão”. O sentido aqui 

explorado é uma experiência de vida, ou como escreve Bispo dos Santos, 

uma semeadura que justamente compartilha e prolonga sentimentos a 

tantas outras pessoas. 

Vale ressaltar que, não conseguirei trazer o conto Ana Davenga – 

um dos 15 que compõem o livro Olhos d’Água – em sua integralidade 

neste artigo, mesmo assim em alguns trechos escolhidos podemos perceber 

uma condução pelo amor entre Ana e Davenga. Antecipo que a escolha 

desse conto é por ele ilustrar em estilo literário aquilo que proponho 

enfatizar de maneira filosófica – a vitalidade contra a dissolução da 

humanidade negra. Um dos quesitos importantes desse conto é a descrição 

pontual dos personagens e do ambiente, mas, mesmo assim, fui captado 

em uma integralidade que tão logo imagino os rostos e as casas das 

pessoas como se não tivesse dúvidas de quem são. Como também 

acompanho os sentimentos de apreensão e nervosismo, por exemplo, “As 

batidas na porta ecoaram como um prenúncio de samba. O coração de Ana 

Davenga naquela quase meia-noite, tão aflito, apaziguou um pouco. Tudo 

era paz então, uma relativa paz” (Evaristo, 2018, p. 21). Com a entrada de 

homens e mulheres, não se via Davenga e logo Ana desconfiou de seu 

próprio saber, mas “Ela não havia confundido a senha. O toque prenúncio 

de samba ou de macumba estava a dizer que tudo estava bem. Tudo em 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

paz, na medida do possível” (Evaristo, 2018, p. 21). Se é assim, então 

restou perguntar: “Já que os das outras estavam ali? Por onde andava o seu 

homem? Por que Davenga não estava ali?” (Evaristo, 2018, p. 22). 

O sentimento de aflição não é gratuito, pois parte de quem a 

ausência pode se tornar uma regra, uma expectativa social de abandono. 

Contudo, esse abandono não era de Davenga, mas como a sociedade o lia, 

pois “A relação do escravizado/negro com a violência não tem nenhuma 

analogia essencial com a relação que os humanos têm com a violência” 

(Wilderson III, 2021, p. 220). Em certo sentido se constrói o entendimento 

que Davenga ilustra a impossibilidade de “consentimento”, o qual legitima 

a humanidade da pessoa e o quão de violência é lícito aquele corpo sofrer, 

“Mesmo quando esses sujeitos humanos representam membros 

extremamente agredidos e degradados da família humana” (Wilderson III, 

2021, p. 220). Tanto mais, Ana rapidamente aprendeu que “um toque 

diferente, de batidas apressadas dizia de algo mau, ruim, danoso no ar” 

(Evaristo, 2018, p. 21) e mesmo com “O toque que ela ouvira antes não 

prenunciava desgraça alguma” (Evaristo, 2018, p. 21) a ausência de “seu 

homem” efetiva alguma presença de violência.  

Inclusive, por ela ser uma mulher negra sabe que o consentimento 

não é dado, o inconsciente coletivo desde a escravidão tensiona que ali, 

esse corpo, “Era uma extensão da prerrogativa do senhor” (Hartman, 1997, 

p. 53). Mas qual senhor poderia aparecer e requerer esse direito de 

propriedade? Bastaria ser aquele reconhecido como humano. Essa é uma 

complexidade que se torna uma das primeiras consciências da pessoa 

negra: “Somos uma espécie de seres sencientes que não podem ser 

machucados ou mortos, para todos os efeitos, porque estamos mortos para 

o mundo” (Wilderson III, 2021, p. 227). Por essa consciência que aumenta 

cada vez mais a tensão de quando, como ou se Davenga aparecerá. No 

entanto, a letra de Evaristo retoma a lembrança do encontro entre os dois 

personagens: “Quando Davenga conheceu Ana em uma roda de samba, ela 

estava ali, faceira, dançando macio. Davenga gostou dos movimentos do 

corpo da mulher” (Evaristo, 2018, p. 24). Esse encontro marca na história 

um momento de leveza, em que Davenga experimenta na vida outras 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

possibilidades, já que habitualmente se acostumava à sobrevivência, tal 

como naquele período em que havia uma busca policial por ele entendê-lo 

como autor de um assalto a banco. 

Contudo, a contradição da vitalidade é que esse encontro só foi 

possível por causa de um assalto a um deputado em que a venda do relógio 

rendeu dinheiro e Davenga “de cabeça leve resolveu ir com os amigos para 

o samba. Sabia, porém, que devia ficar atento. Estava atento, sim. Estava 

atento aos movimentos e à dança da mulher” (Evaristo, 2018, p. 25), e o 

mero aceite ao convite para acompanhá-lo na bebida fez Davenga 

emocionar-se: “Lembrou da mãe, das irmãs, das tias, das primas e até da 

avó, a velha Isolina. Daquelas mulheres todas que ele não via fazia muitos 

anos, desde que começara a varar o mundo” (Evaristo, 2018, p. 26). A 

partir daí, Davenga segurou a mão de Ana e começaram a morar no 

mesmo barracão e para Ana a pergunta “Onde estava Davenga?” tornava-

se recorrente em variadas situações. Ele ficava foragido dias, meses e de 

repente aparecia em casa, “Pois é, Davenga parecia ter mesmo o poder de 

se tornar invisível” (Evaristo, 2018, p. 23). Assim, podemos perguntar por 

que ali haveria amor? Simplesmente havia consentimento, humanidade 

entre ambos. 

Quando finalmente Davenga aparece, Ana o abraça, sentindo a 

arma em seus corpos, ela interrogou e foi interpelada: “— Davenga, 

Davenga, que festa é esta? Por que isto tudo? — Mulher, tá pancada? 

Parece que bebe? Esqueceu da vida? Esqueceu de você?” (Evaristo, 2018, 

p. 29). Simplesmente com esse diálogo, Evaristo explicita “o otimismo da 

vontade”, pois se para Wilderson as narrativas das pessoas negras diante 

do mundo branco são permeadas pela despossessão, então quando os 

olhares comungam a mesma visão se estabelece uma vida. Por isso, “Para 

que exista um arco narrativo, a personagem da narrativa deve ir da posse à 

perda à (e eis o desenlace) perspectiva da posse” (Wilderson III, 2021, p. 

227), principalmente se a posse estiver no jogo do reimaginado, do 

renovado e do restaurando. Ou seja, “Ana estava feliz. Só Davenga mesmo 

para fazer aquilo. E ela, tão viciada na dor, fizera dos momentos que 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

antecederam a alegria maior um profundo sofrimento” (Evaristo, 2018, p. 

30). 

Tais diálogos, habituais nos contos de Evaristo, nos convidam em 

perceber a dificuldade da dessemelhança tornar-se primordial da 

investigação. Por exemplo, se associarmos a um dos adágios de Paulo 

Freire (1987, p. 54): “O diálogo é este encontro das pessoas, mediatizadas 

pelo mundo, para pronunciá-lo, não se esgotando, portanto, na relação eu 

tu”, precisamente nesse “não se esgotando” se situa aquilo que nos difere 

ao nos imaginarmos sendo Ana ou Davenga. Tais personagens se 

encontram além das nossas organizações sociais, rompem com as nossas 

expectativas, com os nossos desejos de transformar o “ele” em um “tu”. 

Em outras palavras, desconfiamos que ali possa existir um relacionamento, 

já que em ambos o consentimento “Não é uma condição inerente, orgânica, 

um elemento da ontologia política pertencente a todo mundo, de cima a 

baixo” (Wilderson III, 2021, p. 227). Para conquistar o consentimento é 

necessário subverter a humanidade. Para explicitar mais ainda, retomo dois 

últimos trechos do conto, primeiro após o momento de celebração do 

aniversário, “Davenga estava ali na cama vestido com aquela pele negra, 

brilhante, lisa que Deus lhe dera. Ela também, nua. Era tão bom ficar se 

tocando primeiro. Depois haveria o choro de Davenga, tão doloroso, tão 

profundo, que ela ficava adiando o gozo-pranto” (Evaristo, 2018, p. 30). 

Em seguida, foram interrompidos por dois policiais que invadiram o quarto 

e “Uma metralhadora apontou para dentro de casa, bem na direção da 

cama, na mira de Ana Davenga. Ela se encolheu levando a mão na barriga, 

protegendo o filho, pequena semente, quase sonho ainda” (Evaristo, 2018, 

p. 30). Assim, naquele instante a humanidade está presente e é retirada de 

cena, pois se tornou visível que “O tempo da escravidão era o tempo de 

nossas vidas” (Wilderson III, 2021, p. 234) e isso não é falha de 

comportamento. Na verdade, o diálogo não existe entre Ana, Davenga e os 

policiais, já que eles não se impõem “Como caminho pelo qual os homens 

ganham significação enquanto homens” (Freire, 1987, p. 54). 

Desse modo, conforme Wilderson III, a fundamentação de uma 

racionalidade justamente figura o não-humano para dar sentido à 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

humanidade: “Apenas um grupo de pessoas é essencialmente elaborado e 

subjugado a esse tipo de violência gratuita. Os negros. Os escravizados. 

Para todos os outros grupos de pessoas há uma contingência que 

interrompe a violência do Estado e a torna legível” (Wilderson III, 2021, p. 

238, grifo do autor). Conceição Evaristo finaliza o conto da seguinte 

maneira: “De cabeça baixa, sem encarar os dois policiais a sua frente, 

Davenga pegou a camisa e desse gesto se ouviram muitos tiros. Os 

noticiários depois lamentavam a morte de um dos policiais de serviço” 

(Evaristo, 2018, p. 31). Pois, para a sociedade, é preciso lamentar a morte 

daqueles que, ao menos, parecem humanos. 

Ao final desse conto ainda há uma ilustração de vitalidades 

radicais, cuja exposição é feita pelos “Companheiros de Davenga [que] 

choravam a morte do chefe e de Ana, que morrera ali na cama, metralhada, 

protegendo com as mãos um sonho de vida que ela trazia na barriga” 

(Evaristo, 2018, p. 31). E com isso, interpretar os desafios filosóficos 

educacionais sempre em relação ao contexto nos quais estão sendo 

lançados e, portanto, compreender que a temporalidade de um evento 

varia, principalmente, se estamos dentro uma modernidade na qual “Não 

há tempo negro que preceda o tempo da escravidão” (Wilderson III, 2021, 

p. 235). Portanto, torna-se continuamente necessário evocar outras 

ferramentas epistemológicas para atribuir valor aos “temas geradores” 

contrários aos do “pessimismo da razão”. 

 

 

Considerações finais 

 

O caminho traçado neste artigo foi de enfatizar como a 

dessemelhança e o excedente expõem o “impensado” no discurso 

filosófico educacional. Principalmente no que se refere às maneiras de 

tratar temáticas, partindo de perspectivas não comuns ao campo da 

pesquisa. Para elucidar isso, o propósito foi pensar os limites da noção de 

formação humana, o quanto ela pode estar permeada de princípios 

modernos que reproduzem um colonialismo epistemológico, com o 



Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

objetivo de homogeneizar, unificar, o modo como produz conhecimento, 

delimitando as fontes e inferiorizando outras com o epíteto de saberes. 

Contudo, o ato de conhecer é impulsionado por sujeitos e, assim, a questão 

foi expor quem são aqueles designados como tais, ou ainda, quem são os 

pertencentes à humanidade? 

Esse questionamento se desdobrou em circuitos de conversas, em 

cada um expressamos outras vias para estabelecer um conhecimento do 

mundo a partir da oposição “pessimismo da razão” e “otimismo da 

vontade”. O primeiro circuito deteu-se em explicar a noção de “excedente 

ineliminável” retirado de Achille Mbembe e como aí já aponta para o 

quanto modernamente há um desejo de distanciar um princípio de 

humanidade de certos grupos humanos, mas há nesses grupos uma 

resistência e afirmação de estar posicionado no mundo. O circuito seguinte 

aprofundou nos termos “fuga”, “fugitivo”, em Dénètem Touam Bona e 

Beatriz Nascimento para destacar como uma coletividade dita como 

subalterna não se conforma com as diretrizes hegemônicas e produzem 

marcas de suas vidas, até desorientando as determinações do hegemônico 

na atuação de uma criatividade que recria o território daquilo que é 

possível conhecer. Por último, recorremos a expressões culturais para dar 

protagonismo às vidas silenciadas. No caso, o conto de Conceição Evaristo 

nos proporcionou apresentar como corpos marcados pela morte social8, 

conforme Frank Wilderson III, ainda encontra brechas na própria vivência 

para ser humano. Por consequência, tais circuitos nos revelam que a 

humanidade não pode ser definida externamente, já que ela é a expressão 

de vitalidades radicais. 

Isso consistiu nas compreensões de uma pesquisa que questionou a 

própria noção de filosofia e a atuação no campo educacional, já que em 

grande parte há um desejo de reproduzir o outro como um semelhante. Não 

promovendo a alteridade radical. Nesse conjunto, eu findo afirmando que a 

dessemelhança nos projeta para aquilo que está no mundo e como 

 

8 O termo morte social é construído por Orlando Patterson (2018), o qual analisa modos da 

escravidão na história humana e no quesito da escravidão transatlântica possui a 

característica de executar uma morte social da pessoa. 



“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

habitualmente tentamos decifrá-la conforme nossos padrões, categorias, 

metodologias intrínsecas a nossa mente. E o “excedente ineliminável” 

figura com a permanência mesmo com os ditames sugerindo um 

apagamento ontológico. Portanto, é urgente à filosofia da educação 

questionar a tentativa de estabelecer “uma humanidade”, pois no cerne das 

demandas de produtivismo incessante, “Se as pessoas não tiverem vínculos 

profundos com sua memória ancestral, com as referências que dão 

sustentação a uma identidade, vão ficar loucas neste mundo maluco que 

compartilhamos” (Krenak, 2019, p. 9). Por isso, por maior que seja a 

violência que seja perpetrada ao corpo negro, ele se afirma como um 

excedente ineliminável e expõe a dessemelhança para nos lembrar que por 

maior força a razão tente se impor, a vida sempre escapa. 

 

 

Referências 

ANDRADE, Érico. A opacidade do iluminismo: o racismo na filosofia moderna. 

Kriterion: Revista De Filosofia, Belo Horizonte, v. 58, n. 137, p. 291-309, 2017. 

DOI: https://doi.org/10.1590/0100-512x2017n13704ea.  

BENNETT, Jane. Vibrant Matter: a political ecology of things. Durham: Duke 

University Press, 2010. DOI: https://doi.org/10.1215/9780822391623.  

EVARISTO, Conceição. Olhos d'água. Rio de Janeiro, RJ: Pallas Míni, 2018. 

EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de 

nascimento de minha escrita. Representações performáticas brasileiras: teorias, 

práticas e suas interfaces. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2007. p. 16-21. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2013. 

FOÉ, Nkolo. África em diálogo, África em autoquestionamento: universalismo ou 

provincialismo? ‘Acomodação de Atlanta’ ou iniciativa histórica? Educar em 

Revista, Curitiba, Brasil, n. 47, p. 175-228, 2013. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0104-40602013000100011.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

FREITAS, Alexandre Simão de. Outras filosofias da educação na filosofia da 

educação brasileira: educar os corpos em fluxo para além do imaginário do 

carbono. In: RODRIGUES, Allan de Carvalho; KOHAN, Walter Omar (Orgs.). 

https://doi.org/10.1590/0100-512x2017n13704ea
https://doi.org/10.1215/9780822391623
https://doi.org/10.1590/S0104-40602013000100011


Luis Thiago Freire Dantas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

Filosofia e educação em errância: inventar escola, infâncias do pensar. Rio de 

Janeiro: NEFI, 2018. 

GROSFOGUEL, Ramón. Decolonizing western uni-versalisms: decolonial pluri-

versalism from Aimé Césaire to the Zapatistas. Transmodernity, Califórnia, v. 1, 

n. 3, p. 88-104, 2012. DOI: https://doi.org/10.5070/T413012884.  

HARAWAY. Donna. Antropoceno, Capitaloceno, Plantationoceno, Chthuluceno: 

fazendo parentes. Trad. Susana Dias, Mara Verônica e Ana Godoy. ClimaCom – 

Vulnerabilidade [Online], Campinas, ano 3, n. 5, 2016. Disponível em: 

https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/antropoceno-capitaloceno-

plantationoceno-chthuluceno-fazendo-parentes/. Acesso em: 6 nov. 2023. 

HARTMAN, Saidyia. Scenes of subjection: terror, slavery, and self-making in 

nineteenth-century America. New York: Oxford University Press, 1997. 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: educação para a prática da liberdade. São 

Paulo: Martins Fontes editora, 2017. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2019. 

LIMA, Fátima. Bio-necropolítica: diálogos entre Michel Foucault e Achille 

Mbembe. Arquivos Brasileiros de Psicologia, Rio de Janeiro, 70, p. 20-33, 2018. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo-espiralar: poéticas do corpo-

tela. Rio de Janeiro: Editora Cobogó, 2021. 

MBEMBE, Achille. Crítica da Razão Negra. São Paulo: N-1 edições, 2018. 

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita para mãos negras. São Paulo: Zahar 

editora, 2021. 

PATTERSON, Orlando. Escravidão e morte social: um estudo comparativo. Rio 

de Janeiro: Editora Vozes, 2018.  

PINHO, Osmundo. Ontologia(s): perspectivismo e afropessimismo. Novos 

debates, Brasília, v. 7, n. 2, p. 1-21, 2021. DOI: https://doi.org/10.48006/2358-

0097-7218.  

PIZA, Suze; PANSARELLI, Daniel. Eurocentrismo e racismo ou Em torno da 

periculosidade das teorias. Problemata, v. 8. n. 1, p. 271-287, 2017. DOI: 

https://doi.org/10.7443/problemata.v8i1.28060.  

QUARTA CAPA: podcast. Locução de: Leandro Sarmatz. Entrevistado: Frank B. 

Wilderson III. São Paulo: Todavia, 27 out. 2021. Podcast. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=08M0_sn8ldU. Acesso em: 24 out. 2023. 

https://doi.org/10.5070/T413012884
https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/antropoceno-capitaloceno-plantationoceno-chthuluceno-fazendo-parentes/
https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/antropoceno-capitaloceno-plantationoceno-chthuluceno-fazendo-parentes/
https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/antropoceno-capitaloceno-plantationoceno-chthuluceno-fazendo-parentes/
https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/antropoceno-capitaloceno-plantationoceno-chthuluceno-fazendo-parentes/
https://doi.org/10.48006/2358-0097-7218
https://doi.org/10.48006/2358-0097-7218
https://doi.org/10.7443/problemata.v8i1.28060
https://www.youtube.com/watch?v=08M0_sn8ldU
https://www.youtube.com/watch?v=08M0_sn8ldU


“Excedente ineliminável”: vitalidades radicais como princípio da dessemelhança 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 76268, p. 1-24, 2025. e-ISSN 1982-596X 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu editora, 

2023. 

SODRÉ, Muniz. Reinventando da educação: diversidade, educação e redes. 

Petrópolis: Editora Vozes, 2013. 

STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica. Trad. Raquel Camargo e 

Stelio Marras. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, v. 69, p. 442-464, 2018. 

DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i69p442-464.  

TOUAM BONA, Dénètem. Arte da fuga. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, n. 15, 

p. 18-27, 2021. 

VERGINOUX, Alain. Théories pedagogiques: recherches epistémologiques. 

Paris: J. Vrin, 2009. 

WILDERSON III, Frank B. Afro-pessimismo. São Paulo: Todavia editora, 2021. 

 

 

Data de registro: 06/12/2024 

Data de aceite: 03/12/2025 

https://doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i69p442-464

