
Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

 Educação estética na perspectiva antropotécnica 

 

Ednei de Genaro* 

 

Resumo: Respondemos à questão estético-política da economia neoliberal dos 

gestos como sintomatologia do contemporâneo, a partir do esclarecimento, da 

interpretação, do relacionamento e da problematização das noções de modos 

estéticos (Roelofs) e de estéticas funcionais (Leroi-Gourhan). Isso nos leva a 

conjecturar sobre formas mais afirmativas de pensar e de encontrar saídas críticas 

para o atual estado de programatização e governamentalidade das vidas, 

considerando, sobretudo, dois pontos de discussão: os desafios da educação 

estética em prol de estéticas funcionais em ambientes tecnodiversos (Yuk Hui); e a 

exigência de novos paradigmas para pensar o habitar social e o cuidado de si em 

termos de organologias positivas entre individuações diversas, diante dos avanços 

das maquinações cibernéticas (Simondon; Stiegler). O texto ensaístico apresenta, 

enfim, contribuições reflexivas (teórico-filosóficas e conceituais), mobilizando 

referências clássicas e contemporâneas para repensar, na perspectiva 

antropotécnica, os problemas atuais do campo acadêmico da educação estética.  

 

Palavras-chave: Educação Estética; Estética Funcional; Governamentalidade; 

Antropotécnica.  

 

* Doutorando em Educação pela Universidade Federal de Goiás (UFG). Professor na 

Universidade do Estado de Mato Grosso (Unemat). E-mail: ednei.genaro@unemat.br. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2101807768312701. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-

2923-0195. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-75451  

  

mailto:ednei.genaro@unemat.br
http://lattes.cnpq.br/2101807768312701
https://orcid.org/0000-0003-2923-0195
https://orcid.org/0000-0003-2923-0195
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-75451
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-75451


Educação estética na perspectiva antropotécnica 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

Aesthetic education in the 

anthropotechnical perspective 

 

Abstract: We answer the aesthetic-

political question about the neoliberal 

economy of gestures as a symptomatology 

of the contemporary, based on a 

clarification, interpretation, relationship 

and problematization of the notions of 

aesthetic modes (Roelofs) and functional 

aesthetics (Leroi-Gourhan), which makes 

us conjecture about the most affirmative 

way of thinking and finding critical 

solutions to the current state of 

programmatization and governmentality of 

lives, taking into account, above all, two 

points of discussion: the challenges of 

aesthetic education, in favor of functional 

aesthetics in technodiverse environments 

(Yuk Hui); the growth of cybernetic 

machinations, which require new 

paradigms to think about for social 

habitation and the care of self, in terms of 

positive organology among diverse 

individuations (Simondon; Stiegler). The 

essay offers reflective contributions—both 

theoretical-philosophical and conceptual—

drawing on classical and contemporary 

references to rethink, from an 

anthropotechnical perspective, current 

challenges in the academic field of 

aesthetic education.  

 

Keywords: Aesthetic Education; 

Functional Aesthetics; Governmentality; 

Anthropotechnics. 

 Educación estética en la perspectiva 

antropotécnica 

 

Resumen: Respondemos a la pregunta 

estético-política sobre la economía neoliberal 

de los gestos como sintomatología de lo 

contemporáneo, a partir de una clarificación, 

interpretación, relación y problematización 

de las nociones de modos estéticos (Roelofs) 

y estética funcional (Leroi-Gourhan), que 

hace nos presunción sobre la forma más 

afirmativa de pensar y encontrar soluciones 

críticas al estado actual de 

programmatización y gubernamentalidad de 

la vida, teniendo en cuenta, sobre todo, dos 

puntos de discusión: los desafíos de la 

educación estética, a favor de la estética 

funcional en entornos tecnodiversos (Yuk 

Hui); el crecimiento de maquinaciones 

cibernéticas, que requieren nuevos 

paradigmas para pensar la vida social y el 

autocuidado, en términos de organología 

positiva entre diferentes individuaciones 

(Simondon; Stiegler). El texto ensayístico 

realiza aportes reflexivos (teórico-filosóficos 

y conceptuales), buscando referentes clásicos 

y contemporáneos para repensar, desde una 

perspectiva antropotécnica, los problemas 

actuales en el campo académico de la 

educación estética. 

 

Palabras clave: Educación Estética; Estética 

Funcional; Guvernamentalidad; Antropotécnica. 



Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

A questão da economia neoliberal dos gestos apresenta-se hoje 

com urgência e com exigências teórico-filosóficas e conceituais, pois 

remete a uma sintomatologia central do mal-estar coletivo contemporâneo, 

a saber: aquela perspectiva humana de maximização da potência e de 

valorização das tecnologias – os gestos exteriorizados (Leroi-Gourhan, 

1964), as individuações técnicas (Simondon, 2014) –, vivida em outras 

épocas e, pari passu, condicionada e potencializada por uma organologia 

das individuações psíquicas e coletivas, já não se encontra no presente. 

Destacaremos o quanto essa mudança de perspectiva é problemática em 

virtude do recrudescimento complexo da estética funcional da vida, por 

meio da programatização dos gestos e de sua disposição à 

governamentalidade de liberação-controle dos corpos. Tal constatação nos 

leva a responder, de maneira crítico-produtiva e em termos estético-

políticos, salientando a educação estética na perspectiva antropotécnica. 

 

 

A industria do século XX  

 

Algo decisivo e distintivo para a referida mudança de perspectiva 

no contemporâneo remonta à gênese da época moderna, a partir do século 

XVIII, notadamente quando os socius humanos começam a se organizar e 

a explorar a natureza por meio da concretização da máquina. Diferente de 

um instrumento, a máquina é, antes de tudo, o gesto em nível de 

mobilização industrial, capaz de excepcional diligência e operosidade no 

mundo – esse é o sentido latino da palavra industria –, frequentemente 

interpretado de forma equivocada hoje como algo “sobre-humano”, mas 

que consiste, precisamente, em uma intensificação antropotécnica inerente 

à vida humana, fator de distinção em relação aos outros animais. 

A época moderna, enquanto história da industria, é também a 

história do fracionamento das inteligências filosófica e científica, sendo 

esta última vinculada de forma nevrálgica à inteligência tecnológica, o que 



Educação estética na perspectiva antropotécnica 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

fez das invenções um meio de aperfeiçoamento, serialização e difusão de 

infinitas inovações. Mais amplamente, em conexão com a história do 

Ocidente, a época moderna corresponde à exacerbação de um sujeito de 

saber que rebaixa o gosto (“o sabor”, o belo, o prazer) como critério de 

conhecimento, fraturando a relação entre o saber racional (lógica) e a 

cognição sensível – “o prazer do conhecimento” –, o que desencadeou um 

evidente problema para o entendimento e a valorização da educação 

estética1. Segue que a “marcha de industrialização” ou a “marcha do 

progresso” das nações, forjada pela classe burguesa ascendente, funcionou 

como veículo de contínuos e acelerados curtos-circuitos das formações 

societais, em níveis cognitivos e ético-políticos. Experiência bastante 

distinta da Antiguidade e da Idade Média, marcadas por formações 

aristocráticas e agrário-latifundiárias, que não tinham como centro o 

trabalho, como na lógica de exploração e acumulação capitalista – algo 

que, no contemporâneo, configura, como discutiremos, uma economia de 

liberação-controle dos gestos (manuais, maquinais e simbólicos), sendo 

isso o âmago do modo neoliberal de governo das vidas. Outrora era o 

poder militar-despótico-religioso que governava e controlava os gestos, 

por meio da escravidão ou da servidão social. 

O século XXI, por ampliar a clarividência do erro das teses 

oposicionais entre natureza e cultura, entre humano e técnica e, 

derradeiramente, entre tecnofilia e tecnofobia, distingue-se tanto do século 

XVIII, do enciclopedista Diderot e do “bom selvagem” Rousseau, quanto 

do XIX, do positivista Comte e do naturalista Thoreau. Também não 

guarda equivalência direta com o sentimento profundamente tecnofóbico 

do século XX, marcado por experiências históricas trágicas, mobilizadas 

por máquinas de consumo, guerra e extermínio. O presente século, em sua 

aurora, de acelerado processo de digitalização e automação, carrega as 

 

1 Agamben (2017) esclarece que o gosto, enquanto significante excedente e flutuante – “o 

saber que não se sabe”; a perspectiva semiótica do mundo –, foi fraturado e embaraçado no 

estatuto do saber da cultura ocidental, que prezou as epistemes semântica e matematizante 

do mundo – “o saber que se sabe” –, de maneira que “[…] o Universo inteiro, de um só 

golpe, se tornou significativo, nem por isso ele se tornou mais bem conhecido [...]” (Lévi-

Strauss, 1950, apud Agamben, 2017, p. 46). 



Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

sequelas – e até mesmo o agravamento – dos problemas ecológicos, 

socioeconômicos e geopolíticos herdados do século anterior. Contudo, a 

condição de reconhecimento do erro ou do anacronismo do 

antropocentrismo parece configurar a novidade, a mudança de paradigma, 

capaz de alimentar a criação de um habitar social e de um cuidar de si, 

congregando e favorecendo, organologicamente, as individuações da 

natureza, do humano e da técnica, de modo que – em termos 

profundamente políticos – a legitimação e a gestão dessas individuações 

sejam expressas no ápice das regras de governo, as Constituições, em seus 

valores, princípios e regimentos. 

 

Antes da era industrial, os artesãos eram capazes de 

criar um meio associado no qual o corpo e a 

inteligência do artesão compensavam a falta de 

autonomia de suas simples ferramentas. Na era das 

máquinas informacionais, ou das máquinas 

cibernéticas, a própria máquina passa a ser a 

organizadora da informação, e o humano não está 

mais no centro, mesmo que ainda se considere o 

comandante das máquinas e o organizador da 

informação. Esse é o momento no qual o humano 

sofre com suas próprias crenças estereotipadas sobre 

as máquinas: eles se identificam falsamente como o 

centro e, ao fazerem isso, enfrentam uma frustração 

constante e uma busca apavorada por identidade (Hui, 

2023, p. 6, grifos nossos).  

 

Por certo, uma positividade organológica sob o paradigma das 

máquinas cibernéticas, incluindo natureza, humano e técnica, não existirá 

sem desvelar e desmantelar a ordem de saber-poder que se mantém 

atualmente por meio de uma diagramática de gestão distribuída e 

modulatória dos corpos. Especificamente, no propósito deste ensaio, esse é 

o caminho pelo qual podemos compreender mais profundamente – e 

enfrentar – o mal-estar coletivo produzido por uma economia dos gestos 

no interior de uma maquinação neoliberal das vidas, que estabelece a sutil 

e potente lógica “a céu aberto” de liberação-controle dos corpos, por 

mecanismos informáticos de administração do tempo, das virtualidades e 



Educação estética na perspectiva antropotécnica 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

multiplicidades, acompanhando, conduzindo e modelando suas 

probabilidades, redes e derivações (Genaro; Denani, 2021). Como 

esclareceu Crary (2012), não são mais as imposições ou interdições 

dispostas pela tradição que governam as técnicas do corpo (termo clássico 

de M. Mauss). Desde a reconfiguração da visão no século XIX, o corpo (o 

observador, o sujeito), de maneira especial a visão, tornou-se componente 

utilitário para as novas máquinas, economias e aparatos sociais2. Na era 

das plataformas digitais como Facebook, Instagram e TikTok, o 

smartphone emerge como o artefato mais eficiente na apuração da 

produtividade do olhar e na captura do gesto/gosto. É, sobretudo, por meio 

dele que a economia dos gestos se configura como uma liberação – 

sustentada pelas insígnias da “liberdade de expressão” e do “faça você 

mesmo” – e, simultaneamente, como um dispositivo que conduz, promove 

e cerceia o corpo empresarial do usuário-produtor-consumidor. Assim, tal 

corpo é capturado em temporalidades dromocráticas de exibições, vícios, 

manias e desacoplamentos, em detrimento de universos mais saudáveis e 

pedagógicos de habitar o social e de cuidar de si3.  

 

2 Convém lembrar a pergunta inicial e resposta final da referida obra de Crary (2012, p. 

12): “De que maneira a subjetividade está se convertendo em uma precária interface entre 

sistemas racionalizados de trocas e redes de informação?”. Resposta: para tornar a 

experiência sensorial “[...] próxima e até mesmo coincidente com um campo econômico e 

cultural dominado pelos valores de troca [...]. Um observador mais adaptável, autônomo e 

produtivo era necessário tanto no discurso como na prática – para se ajustar às novas 

funções do corpo e à ampla disseminação de signos e imagens indiferentes e conversíveis” 

(Crary, 2012, p. 146). 

3 “A capilaridade seletiva dos fluxos informacionais contemporâneos tecnologicamente 

mediados, viabilizada pela vigilância digital, permite ao mesmo tempo um mapeamento dos 

gostos e uma ação mais customizada sobre eles do que os tradicionalmente produzidos por 

pesquisas de consumo e pela indústria cultural convencionais. Isso sugere que o 

conhecimento que o capital passa a deter sobre as preferências e aversões dos indivíduos – 

monitorando, indexando, classificando, interpretando sua existência digital, dos ‘likes’ do 

Facebook a qualquer operação ordinária com cartões de débito ou crédito, na internet ou na 

rua, passando pela navegação digital e pela geolocalização – torna-se provavelmente maior 

do que jamais foi, bem como a instrumentalização desse conhecimento em termos 

comerciais e políticos. Trata-se de um refinamento muito perigoso, tendencialmente 

fascista, de formas tradicionais de captura do gosto, cujas expressões mais eloquentes nos 



Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

Estéticas funcionais e programatização  

 

Uma das mais significativas contribuições do paleontólogo Leroi-

Gourhan foi a especificação de que as técnicas, definidas como gestos de 

ação sobre a matéria (instrumentos e máquinas) e de inscrições simbólicas 

(as “palavras”: linguagens escritas, audiovisuais, eletrônicas), possuem e 

produzem um caráter definidor do humano, por meio da exteriorização da 

memória, sendo esta, enquanto memória mecânica, distinta das memórias 

animal e humana. 

 

Existem importantes diferenças entre a memória 

animal, a memória humana e a memória mecânica. A 

primeira se forma por experiência em determinados 

canais genéticos estreitos, pré-especializados pela 

espécie; a segunda se constitui por experiência a partir 

da linguagem; a terceira está constituída por 

experiências no canal de um programa preexistente, 

de um código obtido da linguagem humana ou 

introduzido pelo homem na máquina (Leroi-Gourhan, 

1964, p. 254, grifos nossos). 

 

Stiegler se apropria de tais distinções, aperfeiçoando-as de modo a 

definir melhor o status de cada uma. A memória animal – a memória 

genética da espécie humana –, presente também em todos os outros seres 

considerados vivos, encontra-se nos programas gravados, modificados e 

transmitidos no nível celular dos corpos. A memória humana – a memória 

epigenética – encontra-se no nível somático das experiências 

programáticas do indivíduo, sendo esta constituída, modificada e em 

interação com outros indivíduos enquanto este permanecer vivo. A 

memória mecânica – a memória epifilogenética – compõe o horizonte 

diverso e ampliado das exteriorizações humanas, sendo portadora e 

acumuladora de experiências epigenéticas presentes e passadas, podendo 

ser transmitida de uma geração a outra via suplemento técnico; em outras 

 
últimos tempos têm sido a mobilização da opinião pública por fake news na vitória eleitoral 

de forças políticas ultraconservadoras” (Moretzsohn; Schneider, 2022, p. 119). 



Educação estética na perspectiva antropotécnica 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

palavras, compõe aquilo que chamamos sinteticamente de cultura, a saber: 

as inscrições, acumulações e circulações de gestos exteriorizados por meio 

de instrumentos, máquinas, monumentos/instituições e suportes 

mnemotécnicos (linguagens escritas, auditivas e visuais, sejam analógicas 

ou digitais).  

A cultura, como nota Leroi-Gourhan, apresenta-se então como um 

“programa preexistente” – fundado hoje por indústrias de programas, a 

partir da industrialização da memória, complementará Stiegler, levando em 

conta o modo como atualmente são erigidas as vidas e as modalidades de 

socialização delas, por sistemas técnicos baseados em linguagens, 

cognições e tempos maquínicos, não apenas agenciando o humano, mas 

ultrapassando certas capacidades humanas4.  

Com a noção de programa – que remete, como lembra Derrida 

(1973, p. 104), à ideia de sistemas e mecanismos de controle automático, 

regulação e comunicação (cibernética) –, Leroi-Gourhan buscará salientar 

que os grupos humanos abrem um horizonte diferente de pro-gramatização 

da vida, tendo isso a ver, em última instância, com a construção massiva 

de uma estética funcional em sobreposição às estéticas fisiológicas e 

figurativas/simbólicas, uma vez que ritmos (arranjos, movimentos, 

periodicidades) e memórias mecânicas articulam-se numa sinestesia 

social, constituindo fundações para as relações de espaço e de tempo das 

etnias (Leroi-Gourhan, 1964); em outras palavras: os sentidos, valores e 

hábitos, edificados com base nas memórias epifilogenéticas, se consumam 

na modalidade dos gestos corporais e simbólicos coletivizados. 

A questão política aberta com isso vem a ser: como os programas 

podem gerar a indeterminação, o improvável e o improgramável? (Stiegler, 

 

4 Interessante notar que tal problema já era motivo de profunda reflexão para Leroi-

Gourhan, no início da década de 1960: “Imaginar que não haverá em breve máquinas que 

superem o cérebro humano em operações entregues à memória e ao julgamento racional é 

narrar uma situação em que o Pithecanthropus [Homo Erectus] teria negado a possibilidade 

do instrumento biface, o arqueiro teria rido dos arcabuzes, ou então que um rapsodo 

homérico teria rejeitado a escritura como forma inútil de memorização. O homem deve, 

pois, acostumar-se a ser menos forte que seu cérebro artificial, assim como seus dentes são 

menos fortes que uma pedra de moinho [...]” (Leroi-Gourhan, 1964, p. 75). 



Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

2018); ou então: como instituir estéticas funcionais que sejam movimentos 

de liberação dos gestos e de desmonte dos controles? 

 

 

Modos estéticos e governamentalidade neoliberal  

 

Roelofs (2023), estudando os modos estéticos, oferece-nos 

elementos para responder à interrogação acima, quando propõe, analisando 

obras de arte, que esses modos são determinados a partir de códigos, 

formas e padrões forjados nas obras, despertando consciência ou 

esquecimento, afetividade ou dissociação, exatidão ou acaso, abertura ou 

distância, em termos de configurações epistêmicas, ou seja, de ordens 

estetizadas de conhecimentos e ignorâncias.  

A autora analisa as poesias Prospecto e Utopia de Wislawa 

Szymborska, a pintura Trânsito em Espiral (1962), de Remedios Varo, e a 

escultura C.F.A.O. (2006-2007), de Martin Puryear, a fim de evidenciar a 

maneira como as formas e os conteúdos dessas obras satisfazem diferentes 

modos estéticos, ou seja, concretizam gestos que prometem corpo, relação 

e endereço inauditos: subvertendo ordens, iluminando perspectivas 

desconhecidas ou dissolvendo fronteiras de saber e hábitos. Em contraste 

com tais obras, Roelofs toma o seriado americano Queer Eye for the 

Straight Guy (2003-2009), cujo modo estético promete, ao contrário, 

padronizar conhecimentos e ignorâncias: o personagem central, por meio 

do auxílio de quatro especialistas em moda, gastronomia, entretenimento e 

design, busca se adequar e obter os benefícios dos padrões de juízo de 

gosto do homem branco, cosmopolita (nova-iorquino), jovem, consumista, 

saudável, heterossexual e com posses. 

É evidente que essa proposta específica de Roelofs pode ir além da 

análise crítica de obras de arte, passando a englobar e responder à questão 

geral de liberação/controle dos gestos no âmbito das estéticas funcionais 

das populações, em suas atuais configurações epistêmicas, profundamente 

tomadas por sistematicidades e sincronizações, mediadas por máquinas 

eletrônicas, em nível de linguagem algorítmica. Aqui, a investigação 



Educação estética na perspectiva antropotécnica 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

empírica converte-se em sinestesia social das indústrias de programas, 

erigidas e operadas por corporações empresariais, com o suporte dos 

Estados, sob um ideário de governamentalidade algorítmica neoliberal, que 

agencia, conecta, acopla ou captura os gestos, cerceando ambientes e 

materialidades a fim de modular hábitos, desejos e valores. 

Em sua investigação empírica, o cineasta Luc Moullet soube 

evidenciar com precisão o caráter atual da sinestesia social, ao explicitar a 

lógica dialética do “cada vez mais” e “cada vez menos”, própria da 

economia neoliberal dos gestos. Tal lógica instaurou dimensões de 

automatização (homogeneização), de miséria social (desigualdade) e 

simbólica (consumismo e, sobretudo, fascismos), bem como de destruição 

da atenção (captura), dos saberes de vida (tradições), do cuidado de si 

(saber-viver) e dos ofícios (saber-fazer). Em tons burlescos e irônicos, seus 

ensaios fílmicos Toujours Plus (Moullet, 1994) e Toujours Moins 

(Moullet, 2010) são experimentos cinematográficos nos quais a câmera 

procura rastrear os gestos do corpo humano em seus meios urbanos 

associados, construídos com base na abundância e escassez. 

Nos contextos de 1994 e 2010, Moullet reflete: o que a catraca do 

metrô, os carrinhos de supermercado, as músicas de ambiente, a guarita 

automática, os terminais de autoatendimento bancários, de vendas e 

empréstimos, os carrefours dos shoppings e supermercados, os self-

services de restaurante, hotelaria e veículos e os ensinos eletrônicos e 

assincrônicos de yoga ou de graduação, por exemplo, têm a ver com a 

estratégia de produção de escassez e abundância como intensificação do 

curto-circuito das individuações por meio da programatização e do 

controle dos gestos? 

À lógica do “cada vez mais” e “cada vez menos”, teríamos de 

complementar, mais contemporaneamente, como já notamos, com as 

automações e capturas dos gestos/gostos, a partir da introjeção dos 

artefatos, plataformas e redes virtuais das big techs. 

 

 

 



Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

Educação estética na perspectiva antropotécnica 

 

A criação de desestabilizações epistêmicas a partir da construção 

de diferentes modos estéticos ocupa, como defende Roelofs (2023), um 

papel central hoje. Nessa mesma perspectiva da economia dos gestos, 

notemos aqui outros três autores, que caminham na mesma direção, 

fazendo-nos fomentar a questão da importância da educação estética. 

Ingold (2020) aventa e demanda sobre políticas da atenção, uma 

vez que a atenção vem a ser a capacidade, o qualificativo e o expediente 

educativo imprescindível para o humano se afirmar a partir da invenção de 

ambientes que cuidem de pessoas e coisas, de meios e processos; sendo, 

neste sentido, importante a promoção de gestos menores, que desmontam 

ou perturbam as ordens de controle dos gestos, desviando o curso dos 

hábitos que forjamos e somos forjados, de modo a criar experiências para 

as variações potenciais – algo que coaduna com a proposição de políticas 

da cognição de Kastrup (2015), a saber, da reinvenção dos sujeitos, 

ambientes e coisas a partir da transformação dos modos de perceber, sentir 

e desejar. 

Agamben (2018), por fim, mesmo que em posição distinta da 

nossa perspectiva antropotécnica, em sua meditação sobre as formas 

possíveis e emancipatórias do gesto, isto é, de liberação de sua “relação 

voluntária com um fim”, ocupa-se de responder acerca da possibilidade de 

existirem atividades humanas que não conheçam a dualidade de fins e 

meios; em outras palavras, levando em conta outros textos do filósofo, de 

uma política dos gestos, enquanto modalidades de ação e pensamento 

humanos inteiramente dispostos na medialidade pura – rejeitando ser tanto 

um fim em si mesmo como meio subordinado a um fim –, sendo este o 

horizonte radical de profanação e reversão do controle dos gestos, por 

meio da inoperatividade (désouvrement) e do des-engajamento a um 

ambiente ou mundo5.  

 

5 Na obra O Homem sem Conteúdo, Agamben (2012, p. 161) assinala que a estrutura que 

melhor definiria a arte seria a do ritmo: “[...] o ritmo é o que faz com que a obra de arte seja 

aquilo que é [...] o ritmo pode abrir para a experiência humana enquanto cálculo e jogo – ao 



Educação estética na perspectiva antropotécnica 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Bem entendido, a relação entre a vida social e a vida sensorial, a 

partir da aproximação das noções de modos estéticos e estéticas 

funcionais, é conveniente, tendo em vista que as sincronias sinestésicas 

dos gestos corporais e simbólicos dos indivíduos vêm a ser aquilo que 

constitui a (des)potencialização das trocas sensíveis das comunidades 

políticas, em suas individuações psíquicas e coletivas.  

A tradição de alargamento da problematização do estético no plano 

da vida como um todo remonta à obra A educação estética do homem, de 

Schiller (2002), que buscou restaurar o sentido pleno (a “forma viva”) da 

beleza da vida e para a vida dos sujeitos; isto é, de encampar uma 

educação (no sentido de formação; Bildung) na qual os indivíduos 

poderiam alcançar o “estado estético”, de modo que a liberdade e o 

conhecimento se encontrariam em harmonia e contemplação com a 

natureza e a humanidade, conciliando assim os impulsos sensível e 

racional, que se dualizam entre imaginação e entendimento, entre instinto e 

razão, entre subjetivismo e objetivismo, mas que podem ser 

individualizados a partir do impulso lúdico, deliberador do estado estético 

da vida. 

 

O homem não pode experimentar a sua concordância 

[...] com sua humanidade no sentido mais pleno 

enquanto satisfaz exclusivamente um destes impulsos 

[sensível ou racional] ou os dois sucessivamente: 

pois, enquanto apenas sente, fica-lhe oculta a sua 

pessoa, ou sua existência absoluta, e, enquanto apenas 

pensa, fica-lhe oculta a sua existência no tempo, ou 

seu estado. [...] Existissem casos em que ele fizesse 

simultaneamente esta dupla experiência, em que fosse 

consciente de sua liberdade e sentisse a sua existência, 

em que se percebesse como matéria e se conhecesse 

como espírito, nestes casos, e só nestes, ele teria uma 

intuição plena de sua humanidade, e o objeto que lhe 

proporcionasse essa intuição [o impulso lúdico] viria 

 
mesmo tempo, como estrutura racional e jogo desinteressado”. Parece haver aqui um 

diálogo possível com o impulso lúdico de Schiller e com a estética funcional de Leroi-

Gourhan, no sentido em que interpretaremos a seguir. 



Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

a ser um símbolo da sua destinação realizada (visto 

que esta é apenas alcançável na totalidade do tempo) 

e, assim, uma exposição do infinito (Schiller, 2002, p. 

73-74, grifos nossos). 

 

Na época e no sentido em que o filósofo romântico alemão Schiller 

escreve, em diálogo com uma governamentalidade despótica esclarecida, 

no final do século XVIII, ‘perceber-se como matéria e conhecer-se como 

espírito’ denotava simultaneamente um “retorno à natureza” e um “ideal 

de humanidade”. Contudo, hoje, na profunda dimensão antropotécnica, no 

contexto da governamentalidade algorítmica neoliberal, tais ideais 

transcendentes do iluminismo romântico precisam ser repensados, levando 

em conta – como vimos, a partir de Leroi-Gourhan, Stiegler e Roelofs – as 

maneiras como o espírito se encontra corporificado, relacionado e 

endereçado nos gestos de “ação sobre a matéria” e de “inscrições 

simbólicas”, configurando sinestesias sociais com base em indústrias de 

programas. 

Assim, as estruturações dos modos de vida das populações por 

códigos, formas e padrões são compreendidas na qualidade de práticas 

estéticas (gestos de ação e interação simbólica, especifiquemos), enquanto 

operações relacionais: rotinas de (in)diferenciação, (in)consciência e 

(ina)cessibilidade (Roelofs, 2023).  

Em meio ao movimento de sincronização e despotencialização no 

âmbito dos gestos, indicativo do mal-estar contemporâneo, o problema da 

alienação das práticas estéticas passa a corresponder, de maneira cada vez 

mais sutil e basilar, à fusão da sujeição social (o poder molar, exercido por 

meio de discursos, ideologias, ordens e arquiteturas de segmentação de 

poderes etc.) com o poder molecular da servidão maquínica. 

 

O conceito de sujeição [social], embora com variações 

importantes, é comum na filosofia e na sociologia dos 

últimos cinquenta anos. Em contrapartida, ‘servidão 

maquínica’ constitui uma contribuição original de 

Deleuze e Guattari para a compreensão de como o 

capitalismo funciona. […] O que importa no 

capitalismo é controlar os dispositivos semióticos a-



Educação estética na perspectiva antropotécnica 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

significantes (econômicos, científicos, técnicos, 

contábeis, do mercado de ações etc.) através dos quais 

ele busca despolitizar e despersonalizar as relações de 

poder (Lazzarato, 2014, p. 37). 

 

De tal modo, diferente da sociedade disciplinar, de controle do 

espírito por formas ideológicas – ou seja, de governo dos corpos por 

mecanismos de subjetivação baseados em estratégias de poder molar 

(discursos, ideologias e ordens de segmentação de poderes em espaços 

institucionalizados) –, as sociedades de controle contemporâneas forjam o 

governo dos corpos a partir de servidões maquínicas, quer dizer, por outros 

meios de governo ou de “distribuição do sensível”, constituídos por 

maquinismos de “[...] entradas e saídas, inputs ou outputs, pontos de 

conjunção e disjunção nos processos econômicos, sociais ou 

comunicacionais [...]” (Lazzarato, 2014, p. 29), que “[...] invadiram nossas 

vidas cotidianas e agora ‘assistem’ nossos modos de falar, ouvir, ver, 

escrever e sentir [...]” (Lazzarato, 2014, p. 17), de forma sutil e 

aparentemente não ideológica, em nível molecular, por programações da 

matéria para o controle do espírito, que despolitizam e despersonificam as 

relações de poder. 

À vista disso, o problema central de Schiller, relativo à 

necessidade de conciliação do espírito com a matéria, no seio de um 

restaurador, harmonizante e contemplativo estado estético de individuação 

da vida, continua pertinente, mas precisa ser enfrentado na urgência e 

exigência filosóficas, de forma atranscendente e não-dualista, superando 

distinções problemáticas ainda em voga na filosofia contemporânea, entre 

“racionalidade técnica” e “racionalidade comunicativa”, por exemplo, 

como forma de resolução dos problemas da modernidade.  

 

Se a técnica, tornada indústria, refugia-se 

defensivamente em uma nova feudalidade de técnicos, 

pesquisadores e administradores, ela evoluirá como a 

linguagem e a religião, rumo ao fechamento, 

centrando-se em torno de si mesma, em vez de 

continuar formando, com o homem, um conjunto em 

devir (Simondon, 1990, p. 10). 



Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

De tal modo, os temas da alienação e proletarização dos gestos de 

ação sobre a matéria e de inscrições simbólicas contribuem, pois, para 

desvelar, no nível das dimensões sensíveis, afetivas, cognitivas e ético-

políticas, os variados problemas das sociedades contemporâneas sob o 

imperativo do negotium neoliberal, que, a partir da insígnia do 

“progresso”, feudalizam as experiências de mundo em termos 

tecnocapitalista. Entretanto, “Não existe [...] hierarquia no campo da 

técnica, nem tecnologia superior ou inferior; só se pode medir um 

equipamento tecnológico pela sua capacidade de satisfazer, num 

determinado meio, as necessidades da sociedade” (Clastres, 2003, p. 209, 

grifos nossos)6. 

A perspectiva acerca dos “equipamentos tecnológicos”, centrada 

na avaliação de suas disposições no meio associado a uma dada 

comunidade ou sociedade humana, encaminha-se exatamente na direção de 

reconstituição da matéria com o espírito, do progresso no sentido de 

elevação do “estado estético”, da educação para a liberação dos gestos das 

populações, a partir de uma organologia política das individuações 

técnicas, psíquicas e coletivas, visando à polinização noética e integrativa 

da natureza, da máquina e do humano. Como ainda salienta Hui (2020, p. 

9, grifos nossos), em vez de compreender as tecnologias em um universo 

antropocêntrico, precisamos “[...] redescobrir uma multiplicidade de 

cosmotécnicas e reconstruir suas histórias para projetarmos no 

Antropoceno as possibilidades que nelas estão adormecidas”.  

Tais reconstituição e redescoberta vêm a ser o desafio educacional 

contemporâneo, cujo âmago político consiste em dar um passo a mais na 

 

6 Segue a crítica de Clastres (2003, p. 209) sobre... “[Ora,] se entendermos por técnica o 

conjunto dos processos de que se munem os homens, não para assegurarem o domínio 

absoluto da natureza (isso só vale para o nosso mundo e seu insano projeto cartesiano cujas 

consequências ecológicas mal começamos a medir), mas para garantir um domínio do meio 

natural adaptado e relativo às suas necessidades, então não mais podemos falar em 

inferioridade técnica das sociedades primitivas: elas demonstram uma capacidade de 

satisfazer suas necessidades pelo menos igual àquela de que se orgulha a sociedade 

industrial e técnica. Isso equivale a dizer que todo grupo humano chega a exercer, pela 

força, o mínimo necessário de dominação sobre o meio que ocupa […]”. 



Educação estética na perspectiva antropotécnica 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

descolonização do eurocentrismo, ao ponto de superar a falsa 

universalidade e irreversibilidade dos “equipamentos tecnológicos”, 

assegurando localidades, contingências, alternativas, diferenciações e 

alteridades aos instrumentos e máquinas, em termos de uma verdadeira 

ecologia política das máquinas, com o propósito de garantir estéticas 

funcionais diversas às populações, por meio de ambientes tecnodiversos 

(Hui, 2020).  

 

 

Considerações finais  

 

O presente ensaio desvelou a urgência de enfrentar o mal-estar 

coletivo contemporâneo, situando-o na economia neoliberal dos gestos, 

regida pela lógica modulatória de liberação-controle. A atual 

governamentalidade algorítmica opera intensamente na dimensão 

antropotécnica, onde a exteriorização dos gestos (Leroi-Gourhan) é 

capturada e programatizada por indústrias de programas – da memória, dos 

hábitos, afetos, valores –, que quer cercear, de forma incisiva, a dimensão 

estético-política da vida.  

A fusão entre sujeição social (poder molar) e a servidão maquínica 

(poder molecular) constitui o cerne do governo neoliberal, que, por meio 

de uma sinestesia social, sincroniza e despotencializa as trocas sensíveis 

em favor de uma estética funcional marcada pela lógica do “cada vez 

mais” e “cada vez menos”. Desse modo, a alienação não é apenas 

ideológica, mas se manifesta sutilmente na captura do gesto/gosto, 

impedindo o desenvolvimento de um habitar social e de um cuidar de si 

plenos. 

A resposta a esse quadro de programatização e controle exige, 

pois, uma revisão atranscendente e não-dualista, ou seja, de uma educação 

estética na perspectiva antropotécnica. Embora a questão central da 

educação estética colocada pelo crítico-romântico Schiller – a conciliação 

entre espírito e matéria no “estado estético” – permaneça pertinente, ela 

deve ser enfrentada por meio de políticas da atenção e da cognição (Ingold, 



Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

Kastrup). Tais políticas visam à reinvenção dos sujeitos e à criação de 

desestabilizações epistêmicas por intermédio de modos estéticos críticos 

(Roelofs). O objetivo é promover a liberação dos gestos ao se engajar na 

medialidade pura da ação e do pensamento (Agamben), fomentando a 

inoperatividade e o des-engajamento em relação aos fins utilitários 

impostos, o que constitui a política dos gestos necessária para desmantelar 

as ordens de controle. 

Em última análise, a saída crítico-produtiva se firma na 

organologia política das individuações e na defesa da tecnodiversidade, 

sendo aqui fundamental superar o eurocentrismo e o falso universalismo 

do “progresso técnico”, reconhecendo que a verdadeira medida de um 

“equipamento tecnológico” reside em sua capacidade de satisfazer as 

necessidades da sociedade em seu meio (Clastres). Isso passa pela 

polinização noética e integrativa da natureza, da máquina e do humano, 

(re)descobrindo ou (re)construindo as múltiplas cosmotécnicas (Stiegler; 

Hui). O desafio educacional e político não se resume a resistir à captura 

dos gestos pela lógica neoliberal, mas a instaurar condições para que as 

estéticas funcionais se tornem movimentos de liberação, capazes de 

introduzir a indeterminação e o improgramável nas relações entre humano, 

técnica e natureza. Mais do que evitar a cristalização em uma “nova 

feudalidade de técnicos” (Simondon), trata-se de promover uma ecologia 

política das máquinas que restitua às populações a potência de criar 

alternativas, diferenciações e alteridades. É nesse horizonte que se afirma a 

urgência de uma educação estética na perspectiva antropotécnica. 

 

 

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. O homem sem conteúdo. Belo Horizonte: Autêntica, 2012.  

AGAMBEN, Giorgio. Gosto. Belo Horizonte: Autêntica, 2017. 

AGAMBEN, Giorgio. Por uma ontologia e uma política do gesto. Cadernos de 

leitura, n. 76, p. 1-6, 2018. Disponível em: https://chaodafeira.com/wp-

content/uploads/2018/04/cad76ok.pdf. Acesso em: XX xxx. XXXX.  

https://chaodafeira.com/wp-content/uploads/2018/04/cad76ok.pdf
https://chaodafeira.com/wp-content/uploads/2018/04/cad76ok.pdf


Educação estética na perspectiva antropotécnica 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o Estado: pesquisas de antropologia 

política. São Paulo: Cosac Naify, 2003. 

CRARY, Jonathan. Técnicas do observador: visão e modernidade no século XIX. 

Rio de Janeiro: Contraponto, 2012.  

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. São Paulo: Perspectiva, 1973. 

GENARO, Ednei; DENANI, Gustavo. A diagramática das plataformas digitais. 

Famecos, Porto Alegre, v. 28, n. 1, p. 1-12, 2021. DOI: 

https://doi.org/10.15448/1980-3729.2021.1.40024.  

HUI, Yui. Tecnodiversidade. São Paulo: Ubu Editora, 2020.  

HUI, Yui. ChapGPT, or the Eschatology of Machines. E-flux Journal, New York, 

n. 137, p. 1-8, 2023.  

INGOLD, Tim. Antropologia e/como educação. Petrópolis: Vozes, 2020. 

KASTRUP, Virginia. O tátil e o háptico na experiência estética: considerações 

sobre arte e cegueira. Revista Trágica: estudos de filosofia da imanência, v. 8, n. 

3, p. 69-85, 2015. DOI: https://doi.org/10.59488/tragica.v8i3.26831. 

LAZZARATO, Maurizio. Signos, máquinas, subjetividades. São Paulo: N-1, 

2014. 

LEROI-GOURHAN, André. Le geste et la parole, II, La mémoire et les rythmes. 

Paris: Albin Michel, 1964. 

MORETZSOHN, Sylvia Debossan; SCHNEIDER, Marco. Sobre flores, grilhões, 

consciência e afetos: a disputa pela captura do gosto para desmontar as 

engrenagens de produção social da ignorância. Revista Eptic, v. 24, n. 1, p. 107-

124, 2022. DOI: https://doi.org/10.54786/revista%20eptic.v24i1.17285  

MOULLET, Luc. (Diretor). Toujour plus [Filme]. Les Films d'Ici; Canal+. 24 

min, 1994. 

MOULLET, Luc. (Diretor). Toujour moins [Filme]. Le Fresnoy Studio National 

des Arts Contemporains, 2010.  

ROELOFS, Monique. A promessa cultural do estético. Rio de Janeiro: Relicário, 

2023. 

SCHILLER, Friedrich. A educação estética do homem: numa série de cartas. São 

Paulo: Iluminuras, 2002. 

SIMONDON, Gilbert. Du mode d’existence des objets techniques. Paris: Éditions 

Aubier, 1990. 

https://doi.org/10.15448/1980-3729.2021.1.40024
https://doi.org/10.59488/tragica.v8i3.26831
https://doi.org/10.54786/revista%20eptic.v24i1.17285


Ednei de Genaro 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 75451, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

SIMONDON, Gilbert. Les limites du progrès humain (1959). In: SIMONDON, 

Gilbert. Sur la technique: (1953-1983). Paris: Presses Universitaires de France, 

2014. p. 269-278. 

STIEGLER, Bernard. La technique et les temps. Paris: Fayard, 2018. 

 

 

Data de registro: 24/09/2024 

Data de aceite: 24/09/2025 


