
Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

  Primeira parte do registro sobre a unidade entre 

conhecimento e ação – seção inicial do comentário 

tradicional 
 

Wáng Yángmíng 王阳明* 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes** 

 

Resumo: Wáng Yángmíng (王阳明) (1472-1529) foi um importante filósofo 

neoconfuciano e um dos pilares da Escola do Coração/Mente (心学 xīnxué). O registro 

aqui traduzido contribui para entendermos o argumento central de seu raciocínio em defesa 

da união entre conhecimento e ação por conta da internalização do princípio celeste no 

coração/mente dos seres humanos. Wáng Yángmíng advogava ser o coração/mente 

retificado e livre de desejos egoístas o próprio princípio celeste cuja bondade derivada do 

Céu (天 tiān) seria imediatamente apreendida pela via da intuição. O referido filósofo 

define a análise criteriosa dos assuntos mundanos como algo responsável por retificar 

condutas e reencontrar o Caminho justamente por ser desde o início uma ação 

fundamentada no bem, trazendo à tona assim o princípio já existente em cada ser humano. 

A lógica de Wáng Yángmíng estabelece a equivalência entre conhecer e agir a partir de um 

ponto de vista moral no qual o princípio celeste é exaurido na condução das questões 

cotidianas, fazendo com que todas as ações sejam desdobramentos do saber moral ao qual 

todos estão propensos e não uma simples busca exterior por tal saber. A partir disso, a 

retificação da própria conduta esclarece o princípio celeste existente em si mesmo e é 

indissociável da retificação do mundo ao redor. Esta é uma tradução cotejada entre a seção 

inicial da primeira parte da obra original em mandarim (知行錄之一傳習錄上, zhīxíng lù 

zhīyī zhuàn xí lù shàng) e, respectivamente, a primeira seção de The Philosophy of Wang 

Yang-Ming, intitulada “Instructions for Practical Life Part I”, de Frederick Goodrich 

Henke (Wang, 1916), e a seção “Instructions for Practical Living Part I – Conversations 

Recorded by Hsü Ai”, da versão de Wing-tsit Chan (Wang, 1963). 
 

Palavras-chave: Wáng Yángmíng; Xīnxué; Princípio Celeste.   

 

* Filósofo neoconfuciano e um dos pilares da Escola do Coração/Mente. 

** Doutor em Ciências Sociais pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). E-mail: 

vichiantunes@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/4854878289357914. ORCID: 

https://orcid.org/0009-0004-3199-3794.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-75062  

  

mailto:vichiantunes@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/4854878289357914
https://orcid.org/0009-0004-3199-3794
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-75062
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-75062


Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação 

– seção inicial do comentário tradicional 

 

Sobre a noção de investigação das coisas (格物 géwù) tal como é 

apresentada no Grande Aprendizado (大学 dàxué), o Mestre considera o 

que está presente nos escritos antigos como correto, os mesmos escritos 

que os eruditos que lhe antecederam conceberam como falsos. Quando 

primeiro ouvi isto fiquei atônito e passei a duvidar de tal argumento, em 

seguida exauri todas as minhas energias refletindo a respeito, para, 

finalmente, consultar o Mestre acerca da natureza complexa do tema. A 

partir daí compreendi que o que Mestre dizia era como a frieza da água e o 

calor do fogo, algo que “um sábio aguardado por cem gerações 

indubitavelmente confirmaria”1. O Mestre possui sabedoria e perspicácia 

conferidas a ele pelo Céu (天 tiān), sendo também alegre, cândido e lhano, 

não se importando com sua aparência externa. As pessoas o julgam pelo 

que ele era na juventude, ousado e sem freios em suas repetidas inserções 

nas artes literárias, indo e voltando no estudo das duas escolas2, e 

concluem precipitadamente que seu argumento não é nada além de uma 

tentativa curiosa de se dissociar dos demais, algo por ele formulado sem o 

devido estudo criterioso. Seus críticos desconhecem que ele viveu em 

território bárbaro (夷 yí) durante três anos, lidando com dificuldades e 

cultivando a calma. Seu espírito focado e resoluto lhe permitiu entrar no 

domínio dos sábios e retornar de sua provação com uma natureza 

purificada, altiva, equilibrada e absolutamente correta. Dia e noite sendo 

 

1 N.T.: frase presente no aforismo 29 do Zhōngyōng (中庸), clássico confuciano traduzido 

no ocidente como o Caminho do Meio. Cf. ZISI. Focusing the Familiar – A Translation 

and Philosophical Interpretation of the Zhongyong. Tradução: Roger T. Ames e David L. 

Hall. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2001, p. 111. 

2 N.T.: de acordo com as traduções em inglês aqui empregadas para consulta trata-se de 

uma referência ao Budismo e ao Daoísmo. Cf. WANG, Yangming. Instructions for 

Practical Living and Other Neo-confucian Writings. Trad.Wing-tsit Chan. Nova York e 

Londres: Columbia University Press, 1963, p. 4; WANG, Yangming. The Philosophy of 

Wang Yangming. Trad. Frederick Goodrich Henke. Londres e Chicago: The Open Court 

Publishing Co., 1916, p. 47. 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

seu discípulo pude apenas constatar que o Caminho (道 dào) do Mestre, ao 

ser abordado, parece simples e, no entanto, ao admirá-lo, vê-se que é 

superior, ao ser observado, parece grosseiro e, no entanto, ao explorá-lo, 

constata-se ser mais e mais fecundo, ao ser avaliado atentamente é aquele 

que cria cada vez mais benefícios sem se esgotar. Passados mais de dez 

anos ainda não consegui penetrá-lo em sua completa profundidade. 

Algumas pessoas exemplares (君子 jūnzĭ)3 de nossa época, no entanto, ou 

apenas conhecem o Mestre superficialmente, ou ainda nem sequer ouviram 

o som de sua voz, ou mesmo já possuem em seus corações a intenção de 

ignorá-lo por se ressentirem dele, terminando por externar opiniões 

apressadas baseadas no ouvir dizer e por formular juízos subjetivos a seu 

respeito, aos quais ficam presas. Como isso pode ser de alguma serventia? 

Outros eruditos que chegaram a ouvir os ensinamentos do Mestre 

frequentemente compreendiam uma coisa do que era dito enquanto, ao 

mesmo tempo, negligenciavam outras duas, tal como se colocassem 

demasiada atenção na aparência e no gênero do cavalo em detrimento do 

fato de ser um animal capaz de percorrer mil lĭ (里)4. Por esta razão tomei 

a precaução de registrar o que ouvi do Mestre em nossas conversas 

cotidianas, a fim de mostrar a colegas que compartilham do mesmo 

pensamento, comparar nossas ideias e retificá-las quando não estiverem 

corretas, evitando assim que se cometam injustiças contra a filosofia do 

Mestre. Este relato foi escrito por mim, discípulo Xú Ài (徐爱). 

 

3 N.T.: a expressão é própria da escola confuciana e indica os eruditos empenhados no 

estudo e na prática da moral. Em decorrência de seu uso é possível notar que os críticos de 

Wáng Yángmíng, considerados na fala de seu discípulo, não pertencem a qualquer estrato 

social, sendo igualmente identificados como confucianos de outras correntes. 

4 N.T.: unidade de medida na China à época deste relato. Um lĭ compreende um terço de 

milha, ou seja, um terço de 1,609km. Portanto, um cavalo de mil lĭ seria capaz de percorrer 

em torno de 536km, quase a metade da distância entre Pequim e Xangai (cerca de 

1.200km). 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Perguntei ao Mestre: “A respeito da expressão ‘tomar o povo 

como família’ (在亲民 zài qīnmín), Mestre Zhū5 a interpreta como 

‘renovar o povo’ (新民 xīnmín), apontando como evidência a expressão 

‘fazer a renovação do povo’ (作新民 zuò xīnmín), presente em um capítulo 

posterior do texto [do Grande Aprendizado]. O Mestre, a partir de sua 

análise dos escritos antigos, considera tal interpretação como sendo 

minimamente apropriada?” O Mestre respondeu: “A ‘renovação’ presente 

em ‘fazer a renovação do povo’ quer dizer que o povo deve renovar a si 

mesmo, não é o mesmo sentido encontrado na expressão ‘sobre a 

renovação do povo’ (在新民 zài xīnmín). Como isso pode ser considerado 

evidência? O caractere para ‘fazer’ (作) se opõe ao caractere que expressa 

‘tornar família’ (亲), contradizendo o sentido deste último. Numa parte 

mais adiante lê-se ‘administrar o Estado para pacificar a nação’, mas isto 

não contribui em nada para elucidar o sentido do caractere ‘renovação’. É 

como está dito [no Grande Aprendizado], ‘as pessoas exemplares 

valorizam o que os reis sábios valorizavam e favorecem o que eles 

favoreciam, as pessoas comuns se alegram com o que alegrava os reis 

sábios e se beneficiam do que eles deixaram de benéfico’, ‘haja como se 

estivesse tomando conta de uma criança’, ou ainda, ‘o que o povo 

considerasse como bom, eles considerariam como bom, o que o povo 

considerasse como mau, eles considerariam como mau’6, este é o sentido 

de categorizar os reis sábios como ‘pais e mães’ do povo, e é nisso que 

reside o significado de ‘tornar família’. ‘Tomar o povo como família’ 

 

5 N.T.: referência à Zhū Xī (朱熹) (1130-1200), filósofo neoconfuciano da dinastia Sòng (

宋) cujas ideias são criticadas por Wáng Yángmíng e sua escola. A discussão realizada 

neste ponto diz respeito ao que se encontra escrito no Dàxué (大学), o Grande 

Aprendizado, um dos quatro clássicos confucianos segundo a divisão estabelecida pelo 

próprio Zhū Xī. Os demais clássicos seriam os Analectos, o Caminho do Meio e o Mêncio. 

6 N.T.: expressões encontradas respectivamente nos aforismos 4, 11 e 12 do Grande 

Aprendizado. Cf. ZENGZI (曾子). Da Xue (大學). Tradução: James Legge. In: 

STURGEON, Donald (Org.). Chinese Text Project. Disponível em: https://ctext.org/liji/da-

xue. Acesso em: 24 ago. 2024. 

https://ctext.org/liji/da-xue
https://ctext.org/liji/da-xue


Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

remonta à Mêncio7, quando este diz ‘seja familiar ao tratar com a família e 

conduza-se de forma ética ao tratar com o povo’8, pois o parentesco 

dialoga aqui com a conduta ética (仁 rén). O povo, por não se pautar pelas 

relações familiares, obrigou a que Shùn (舜)9 enviasse seu ministro da 

educação, Xiè (契), para respeitosamente difundir as cinco lições10 e 

estabelecer assim o seu próprio parentesco com as pessoas. No cânone de 

Yáo (尧)11 ‘tornar clara a mais alta virtude’ é precisamente o significado 

de ‘a mais patente virtude’ (明明德 míngmíng dé), de modo que as 

expressões ‘estabelecer parentesco com as nove etnias’ e ‘regular e 

harmonizar’ nele presentes têm como significado fundamental ‘tomar o 

povo como família’, que por sua vez indica ‘a mais patente virtude em 

Tudo sob o Céu (天下 tiānxià)12’. Ainda de acordo com o que disse 

Confúcio, ‘corrigir-se a fim de levar o povo à tranquilidade’, ‘corrigir-se’ 

significa ‘a mais patente virtude’ e ‘levar o povo à tranquilidade’ significa 

‘tomar o povo como família’. A afirmação de que se ‘toma o povo como 

família’ expressa simultaneamente os sentidos de educar e de criar, no 

entanto, a expressão ‘renovar o povo’ não é capaz de exprimir este sentido 

em sua totalidade”. 

 

7 N.T.: Mêncio (371-289 A.E.C.) foi o segundo filósofo mais importante da Escola dos 

Eruditos (儒家 rújiā), nome consagrado na historiografia para descrever a escola fundada 

por Confúcio, tendo desempenhado papel crucial no subsequente desenvolvimento da 

filosofia confuciana e influenciado diretamente o pensamento de praticamente todos os 

filósofos mencionados ao longo desta tradução. 

8 N.T.: referência ao capítulo 7A, aforismo 45, do Mêncio. Cf. MENGZI. Mengzi – With 

selections from traditional commentaries. Trad. Bryan Van Norden. Indianápolis e 

Cambridge: Hackett Publishing Company, Inc., 2008, p. 183. 

9 N.T.: um dos reis sábios lendários da antiguidade chinesa. 

10 N.T.: neste episódio da antiguidade chinesa, Shùn, por meio de seu ministro, Xiè, ensina 

para o povo as cinco relações fundamentais: pai e filho, esposo e esposa, irmão mais velho 

e irmão mais novo, soberano e súdito, e entre amigos. 

11 N.T.: outro monarca lendário, predecessor de Shùn. 

12 N.T.: expressão oriunda da antiguidade chinesa e que designa as fronteiras geográficas do 

mundo chinês. 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Eu perguntei então: “Sobre a frase presente no Grande 

Aprendizado ‘saber parar e então estabelecer uma definição’, Mestre Zhū a 

interpreta como ‘todos os assuntos e coisas possuem princípios definidos’, 

contudo, isto parece ir contra o que o senhor defende”. O Mestre 

respondeu: “Sobre procurar a máxima bondade (至善 zhìshàn) nos 

assuntos e nas coisas, é preciso negar que a conduta apropriada (义 yì) seja 

algo externo, pois a máxima bondade é algo próprio do coração/mente (心 

xīn)13, logo, da mais patente virtude à concentração máxima da mente o 

que há é a mesma coisa, contudo, nem por um momento os assuntos e as 

coisas são marginalizados ou negados. Os registros originais dizem ‘deve-

se exaurir ao máximo o princípio celeste e se livrar de qualquer traço de 

desejos egoístas’”. Ao ouvir isso, repliquei: “Se a máxima bondade 

demanda a integridade do coração/mente, temo que em Tudo sob o Céu 

não seja possível conduzir esta lógica à sua realização máxima”. O Mestre 

respondeu: “O coração/mente é o princípio. Em Tudo sob o Céu há algo 

que seja externo ao coração/mente? Pode haver um princípio que seja 

externo ao coração/mente?” Eu então disse: “A responsabilidade filial (孝 

xiào) ao cuidar do pai, a lealdade (忠 zhōng) para com o soberano, a 

confiança (信 xìn) que forja amizades, a conduta ética (仁 rén) ao governar 

o povo, todos estes temas possuem diversos princípios em si mesmos, 

receio que não seja possível não os examinar”. O Mestre, suspirando, 

respondeu: “Isto não é senão uma velha forma de encobrir a questão. Não 

é possível que com apenas uma palavra haja um despertar? Falemos a 

respeito do que você comentou: em relação ao pai, não é possível procurar 

pelo princípio da responsabilidade filial nele; quanto ao soberano, não é 

possível procurar pelo princípio da lealdade nele; quanto às amizades e ao 

governo do povo, não é possível encontrar nas amizades ou no próprio 

povo os princípios da confiança e da conduta ética. Todos estes princípios 

estão no coração/mente, e o coração/mente é o princípio fundamental. Este 

 

13 N.T.: o caractere em questão, xīn, carrega o duplo sentido de “coração” e “mente”. Aqui 

optamos por manter esta duplicidade a fim de melhor transmitir a ideia de Wáng Yángmíng 

de que o “coração/mente” é a origem tanto do conhecimento quanto da ação. 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

coração/mente liberto da ocultação por desejos egoístas é o princípio 

celeste, ao qual nada que venha do exterior precisa ser adicionado. Quando 

este coração/mente purificado em conformidade com o princípio celeste 

gera o cuidado com o pai, isto é a responsabilidade filial, quando gera o 

serviço ao soberano, isto é a lealdade, quando gera as relações de amizade 

e o governo do povo, estas são a confiança e a conduta ética. É preciso ser 

diligente a fim de manter um coração/mente identificado com o princípio 

celeste e isento de desejos pessoais”. 

Comentei então: “Ouvindo o senhor falar assim, creio ter 

despertado. No entanto, os velhos dizeres ainda confundem a minha mente, 

pois não consigo ignorá-los. Por exemplo, em relação ao tema da 

filialidade, o tipo de preocupação compassiva e periódica com o bem-estar 

dos pais é algo que possui em si muitos detalhes, não seria necessário 

examiná-los?”. O Mestre respondeu: “Por que não os examinar? Trata-se 

de estabelecer um fio condutor, ou seja, livrar o coração/mente de desejos 

pessoais e assim examinar a preservação do princípio celeste. Sendo assim, 

é como estar atento ao cuidado com os pais durante o inverno, pois se trata 

de alcançar a responsabilidade filial ao exaurir o coração/mente em tal 

tarefa por receio de que restasse um único traço de desejos pessoais; da 

mesma forma, ao estar atento para a necessidade de refrescar os pais 

durante o verão, trata-se também de concretizar uma conduta filialmente 

responsável ao empregar o coração/mente ao máximo por temor da 

intromissão de qualquer vestígio de desejos egoístas. Portanto, trata-se 

sempre de examinar o coração/mente. Um coração/mente isento de desejos 

egoístas torna-se purificado a ponto de ser o próprio princípio celeste e, 

sendo sincero à responsabilidade filial, irá naturalmente considerar o frio 

dos pais no inverno, tendo em si mesmo o princípio que o levará a ser 

cuidadoso quanto ao aquecimento dos pais; e irá naturalmente considerar o 

calor sentido pelos pais no verão, tendo em si mesmo o princípio que o 

incitará a cuidar do refrescamento dos pais. Tudo isso qualifica um 

coração/mente sinceramente comprometido com a responsabilidade filial. 

É necessário ter um coração/mente sinceramente comprometido com a 

responsabilidade filial para então observarmos as circunstâncias que dele 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

emanam. Tomemos uma árvore como exemplo: este coração/mente 

filialmente responsável é como a raiz, as várias circunstâncias são como os 

galhos e as folhas. É preciso que antes exista a raiz para então existirem os 

galhos e as folhas, e não o contrário, ou seja, primeiro os ramos e a 

folhagem e então o tronco principal e as raízes. No ‘Registro dos Ritos’ (

礼记 lĭjì) se lê: ‘uma pessoa filialmente responsável é alguém que ama 

profundamente e, portanto, é equilibrada, por ser equilibrada possui uma 

expressão alegre e, por ter uma expressão alegre, é gentil’. Por fazer deste 

amor profundo a sua própria raiz é que a pessoa filial é naturalmente 

assim”. 

Zhèng Cháoshuò (郑朝朔) perguntou: “A máxima bondade 

também deve ser procurada nos assuntos e nas coisas?”. O Mestre 

respondeu: “A máxima bondade não é senão o extremo deste 

coração/mente identificado com o princípio celeste. O que mais há para 

procurar nos assuntos e nas coisas? Tente citar algumas instâncias e veja”. 

Cháoshuò replicou: “As relações familiares são uma dessas instâncias, 

visto que os detalhes que envolvem prover aquecimento e refrescamento 

para os pais, bem como o dever de cuidar e assisti-los apropriadamente, 

demandam um esforço individual para que então se atinja a máxima 

bondade, portanto, é preciso estudar, inquirir, pensar e analisar com 

afinco”. O Mestre respondeu: “Se se trata apenas dos detalhes de aquecer e 

refrescar os pais, ou do dever de cuidar e assisti-los apropriadamente, em 

um ou dois dias de discussão poderíamos exauri-los, qual seria então a 

necessidade de estudá-los, inquiri-los, pensá-los ou analisá-los? Sobre o 

momento de aquecer e refrescar é necessário purificar o coração/mente ao 

máximo a fim de que se iguale ao princípio celeste; quanto aos momentos 

de cuidado e assistência, também é necessário purificar o coração/mente ao 

máximo a fim de que se iguale ao princípio celeste. Esta regra sim 

necessita de um amplo esforço envolvendo estudo, inquirição, pensamento 

e análise a fim de evitar que um mínimo deslize acarrete um desvio de mil 

lĭ. Por esta razão, mesmo um sábio deve se instruir a este respeito, jamais 

privando seu espírito resoluto e focado de capacidades analíticas. Se se 

tratasse apenas de um esforço de adaptação a protocolos detalhados, ou 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

seja, se apenas isto já fosse a máxima bondade, então seria como os atores 

de ópera de hoje em dia e seria preciso apenas atuar no que tange a 

aquecer, refrescar, cuidar e assistir os pais, e isso se passaria pela máxima 

bondade”. Naquele dia, despertei ainda mais. 

Dado que não compreendia a doutrina do Mestre acerca da ‘União 

entre Conhecimento e Ação’ (知行合一 zhīxínghéyī) debati com Zōng 

Xián (宗贤) e Wéi Xián (惟贤), indo e vindo sem chegar a uma conclusão 

e, por fim, resolvi perguntar ao Mestre a respeito. Ele disse: “Tente pensar 

em algo e vejamos”. Eu respondi: “As pessoas podem exaurir seu 

conhecimento sobre como ser filial para com o pai e fraternal para com o 

irmão mais velho sem, contudo, conseguirem ser filiais e fraternas na 

prática. Isto faz com que conhecimento e ação sejam duas instâncias 

claramente distintas”. O Mestre respondeu: “Isto é ser obstruído por 

desejos egoístas e não diz respeito ao conhecimento e à ação em si 

mesmos. Não há quem conheça e não aja. Conhecer e não agir é o mesmo 

que não conhecer. Os sábios e os virtuosos ensinam as pessoas sobre o 

conhecer e o agir por desejarem assegurar esta união, e não porque 

almejam provar o entendimento de que são instâncias separadas. Por esta 

razão, o Grande Aprendizado aponta a realidade sobre o conhecimento e a 

ação, afirmando para que as pessoas pudessem ler, ‘é como amar cores 

belas e odiar maus odores’. Ver uma cor bela pertence ao conhecer, amar 

uma cor bela pertence ao agir. Ver uma cor bela já é amá-la, não se trata de 

vê-la e então estabelecer no coração/mente que a ama. Sentir um mau odor 

pertence ao conhecer, odiá-lo pertence ao agir. Sentir tal cheiro já é odiá-

lo, não se trata de senti-lo e somente após estabelecer no coração/mente 

que o odeia. Um homem com o nariz congestionado que veja o mau odor a 

sua frente, mas que não consiga senti-lo, como pode-se dizer que o odeie 

ou que sequer o conheça? Se dissermos que alguém conhece a 

responsabilidade filial ou que conhece a conduta fraterna, é necessário para 

tanto que tal pessoa já tenha praticado tanto uma quanto a outra, assim, 

para que se possa afirmar que alguém sabe o que é a responsabilidade filial 

e a conduta fraterna não é aceitável apenas falar sobre elas, somente assim 

é que se pode afirmar que alguém realmente as conhece. Ou no caso de 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

conhecer a dor, é necessário antes tê-la sentido em si mesmo, no caso de 

conhecer o frio, é preciso já tê-lo sentido no próprio corpo, no caso da 

fome, o mesmo raciocínio se aplica, portanto, como podemos separar o 

conhecimento da ação? Esta é a condição inerente ao conhecimento e à 

ação quando não divididos por concepções egoístas. Os sábios ensinam as 

pessoas que é preciso que seja assim para que então se possa falar em 

conhecer, do contrário, se trata de nunca ter conhecido de fato. O esforço 

deles é algo que demanda rigor, zelo, excepcionalidade e veracidade! Qual 

é o sentido de persistir em dizer que, no que concerne ao conhecimento e à 

ação, existem duas instâncias distintas? Qual o sentido em afirmar ser 

capaz de realizar apenas uma delas? Se não se conhece a intenção do que 

foi consagrado nos escritos, qual a utilidade de interpretar um como sendo 

dois?”. Eu respondi: “As pessoas de antigamente diziam que conhecimento 

e ação eram duas coisas separadas, desejando fazer da visão e da 

discriminação dos atos de conhecer e de agir os pontos de partida para 

quaisquer empreendimentos”. O Mestre replicou: “Afirmar isto é perder de 

vista o propósito das pessoas de outrora. Eu digo que o conhecimento é o 

significado da ação e que a ação é a colocação em prática do 

conhecimento, o conhecimento é o começo da ação e a ação é a 

concretização do conhecimento. Quando se consegue entender isso, apenas 

falar em conhecer já trará consigo a ação e apenas falar em agir já trará 

consigo o conhecimento. Os antigos, portanto, ao falarem de conhecimento 

também estavam falando em ação, porém, dado que na sociedade existem 

pessoas ignorantes que agem arbitrariamente, sem nada entender e sem se 

examinarem criticamente, se portando de forma estúpida e presunçosa, é 

preciso falar em um conhecimento individualizado para que então possa 

existir uma ação correta. Dado que também existem pessoas sem limites e 

de moral rasa, inquietas demais para ponderar o que quer que seja em 

profundidade, nunca almejando levar a cabo qualquer prática moral efetiva 

em si mesmas e empenhadas apenas em obter influência, é necessário que 

se fale individualmente em uma ação retificadora, para que então possa 

haver um conhecimento efetivo. A forma de expressão dos antigos não 

podia ser outra além desta noção de retificar os desvios e corrigir os erros, 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

e basta uma palavra – conhecimento ou ação – para expressar tal ideia. As 

pessoas da atualidade, no entanto, tomam conhecimento e ação como duas 

instâncias separadas, pois acreditam que primeiro deve haver o 

conhecimento para então poder existir a ação. É como se dissessem: 

‘preciso por ora pesquisar, estudar e discutir para então entender, tendo 

entendido poderei em seguida agir corretamente’. Em decorrência deste 

pensamento, tudo o que conseguem ao longo de suas vidas é não agir e não 

entender. Isto não pode ser visto como um pequeno mal cuja origem tenha 

se dado ontem. O remédio para tal enfermidade está naquilo que digo ao 

defender a unidade entre conhecimento e ação, não se tratando de algo 

implausível por mim fabricado, pois a condição original do conhecimento 

e da ação é exatamente esta. Quando conhecemos o propósito é possível 

falar em dois termos sem que haja prejuízo, pois se trata de uma e mesma 

coisa, mas se não conhecermos o propósito, qual será o benefício de falar 

em instâncias separadas? Abordar as coisas separadamente acarreta isto”. 

Continuei a ponderar: “Ontem ouvi o Mestre ensinar a respeito do 

‘permanecer na máxima bondade’ e percebi que, em relação à tal esforço, 

já consigo obter algum resultado. No entanto, este pensamento não se 

adequa em sua totalidade à interpretação de Mestre Zhū acerca da 

‘investigação das coisas’”. O Mestre respondeu: “A investigação das 

coisas é a realização do permanecer na máxima bondade, pois conhecer a 

máxima bondade é saber investigar as coisas”. Eu prossegui: “Ontem 

consegui avançar no entendimento da investigação das coisas segundo os 

ensinamentos do Mestre e creio ter compreendido a questão em termos 

gerais. Todavia, a visão de Mestre Zhū se ampara nas evidências deixadas 

pela noção de ‘mente una’ (精一 jīngyī), presente no Clássico dos 

Documentos (书经 shūjīng), pela receita de ‘aprender amplamente e se 

autodisciplinar’ (博约 bóyuē)14, presente nos Analectos (论语 lúnyŭ), e 

 

14 N.T.: referência à fala de Confúcio no capítulo 6, aforismo 27 (ou 25, a depender da 

versão), quando o Mestre diz: “Pessoas exemplares aprendem amplamente sobre a cultura e 

se autodisciplinam pela observação apropriada dos ritos. Ao serem assim jamais se desviam 

do caminho.” (君子博学于文，约之以礼，亦可以弗畔矣夫! Jūnzĭ bóxué yú wén, yuē zhī 

yĭ lĭ, yì kĕyĭ fú pàn yĭ fū) Cf. CONFÚCIO. The Analects of Confucius – A Philosophical 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

pela noção de ‘perscrutar exaustivamente o coração/mente para entender 

sua própria natureza’ (尽心知性 jìnxīnzhīxìng), presente no Mêncio. Isto 

não contribui para assegurar a visão do Mestre e é fonte de preocupação 

para mim”. O Mestre respondeu: “Zĭxià (子夏) acreditava sinceramente 

nos sábios e Zēngzĭ (曾子) procurava a moral em si mesmo15. Acreditar 

em algo de modo sincero é correto, mas não se iguala à vontade de 

procurar a moral em si mesmo. Ao não compreendermos a natureza do 

coração/mente buscamos a segurança de velhas opiniões, não seria este um 

caso de não seguir o que é correto? Tomando Mestre Zhū como exemplo, 

apesar de respeitar e confiar nos ensinamentos de Mestre Chéng16, ao 

entrar em contato com algo que seu coração/mente não pudesse 

compreender plenamente, ele ainda assim aceitaria de forma impensada? A 

‘mente una’, a receita de ‘aprender amplamente e se autodisciplinar’ e a 

noção de ‘perscrutar exaustivamente o coração/mente’ coincidem em sua 

origem com o que eu disse, você apenas não considerou o suficiente a 

ponto de perceber isso. Os ensinamentos de Mestre Zhū sobre a 

investigação das coisas não conseguem evitar se envolver no 

estabelecimento de falsas analogias e conclusões equivocadas, o que lhes 

distancia da intenção original da expressão. A mente é um trabalho de 

unificação, o aprendizado amplo é um trabalho de autodisciplina. Falar em 

conduta ética já é deixar claro que se está falando sobre a unidade entre 

conhecimento e ação, chegando a uma explicação com apenas uma 

palavra. Perscrutar exaustivamente o coração/mente (尽心 jìnxīn), 

conhecer a sua natureza (知性 zhīxìng), conhecer o Céu (知天 zhītiān), 

tudo isto equivale a nascer em posse do conhecimento e praticar com 

 
Translation. Trad. Roger T. Ames e Henry Rosemont Jr. Nova York: The Random House 

Publishing Group, 1998, p. 109; CONFÚCIO. Os Analectos. Trad. Giorgio Sinedino. São 

Paulo: Folha de São Paulo, 2015, p. 208. 

15 N.T.: referência a dois discípulos de Confúcio. 

16 N.T.: referência a Chéng Yí (程颐) (1033-1107), filósofo neoconfuciano da dinastia 

Sòng. As interpretações de Chéng Yí e Zhū Xī fundaram a chamada Escola do Princípio (

理学 lĭxué), também conhecida como Escola Chéng-Zhū (程朱). 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

tranquilidade. Preservar o coração/mente (存心 cúnxīn), cultivar sua 

natureza (养性 yăngxìng), servir ao Céu (事天 shìtiān), isto é adquirir 

conhecimento por meio do estudo e agir para promover benefícios. Não se 

deixar perturbar quanto à duração de sua própria vida e permanecer no 

cultivo de seu caráter moral (夭寿不贰，修身以矣 yāoshòubùèr, 

xiūshēnyĭyĭ), isto é aprender às duras penas e agir de forma laboriosa.17 

Mestre Zhū interpreta a investigação das coisas de forma equivocada, pois 

sua visão inverte o real sentido da expressão, equivalendo o ‘perscrutar 

exaustivamente o coração/mente e conhecer sua própria natureza’ ao 

‘investigar as coisas para então estender o saber ao máximo’, almejando 

com isso igualar alguém que inicia seus estudos com aqueles que nascem 

sabendo e praticam sem dificuldades. Como isso seria possível?”. 

Eu retruquei: “Como pode o ‘perscrutar o coração/mente ao 

máximo e conhecer a sua própria natureza’ ser considerado como ‘nascer 

sabendo e agir com tranquilidade’?”. O Mestre disse: “A natureza é a 

própria estrutura do coração/mente, e o Céu é a origem desta natureza, 

perscrutar o coração/mente ao máximo é perscrutar a própria natureza ao 

máximo. ‘Apenas quem em Tudo sob o Céu for da máxima sinceridade 

será capaz de perscrutar sua própria natureza ao extremo, conhecendo 

assim as capacidades transformadoras e criativas oferecidas pelo Céu e 

pela terra’18. Aquele que preserva seu coração/mente não logra perscrutá-lo 

ao máximo. Conhecer o Céu é tal como conhecer um estado ou um 

condado, é como dividir-se a si mesmo a fim de conduzir um assunto, 

tornando-se um com o Céu. Servir ao Céu é como o filho que serve ao pai, 

como o ministro que serve ao soberano, devendo ser reverente e respeitoso 

para que não ocorra nenhum erro, mas ainda assim acreditando ser distinto 

 

17 N.T.: a estrutura argumentativa aqui desenvolvida por Wáng Yángmíng em três divisões 

é uma referência ao primeiro aforismo do capítulo 7A do Mêncio. Cf. MENGZI. Mengzi – 

With selections from traditional commentaries. Tradução: Bryan Van Norden. Indianápolis 

e Cambridge: Hackett Publishing Company, Inc., 2008, p. 171. 

18 N.T.: referência ao aforismo 22 do Caminho do Meio. Cf. ZISI. Focusing the Familiar – 

A Translation and Philosophical Interpretation of the Zhongyong. Tradução: Roger T. 

Ames e David L. Hall. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2001, p. 105. 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

do Céu. É nisto que reside a diferença entre sábios e virtuosos. Este 

‘coração/mente que não se deixa perturbar quanto à duração de sua própria 

vida’ é o que ensina os estudiosos a colocarem seus espíritos integralmente 

na prática da bondade, não permitindo que fracassos ou sucessos, 

brevidade ou longevidade, alterem a bondade de seus corações/mentes, isto 

é levar uma vida de cultivo do caráter moral. Mesmo frente aos altos e 

baixos da vida não se deve permitir que o coração/mente sofra alterações. 

Servir ao Céu, no entanto, é o mesmo que se sentir diferente dele, é como 

ver-se de frente para o Céu. Aguardar o desenrolar do destino sem ter a 

certeza de vê-lo se concretizar, apenas permanecendo na espera: este é o 

começo do estabelecimento do coração/mente por parte de um estudioso 

iniciante, com as dificuldades e os esforços que lhe são característicos. 

Mas, ao inverter esta regra, como ocorre atualmente, condena-se o 

estudante a não ter por onde começar”. 

Eu então comentei: “Ontem, o ensinamento do Mestre me 

influenciou a crer que todo esforço deva ser assim. Hoje, ao ouvi-lo falar 

novamente, não posso mais duvidar dos benefícios de sua abordagem. 

Ontem à noite eu concluí que as ‘coisas’ (物 wù) na expressão 

‘investigação das coisas’ equivalem à ideia de servir (事 shì), estando 

ambas ligadas ao coração/mente”. O Mestre respondeu: “Exato. Aquilo 

que determina a vida de alguém é o coração/mente, o que deste se emite é 

o sentido, e o sentido é a condição original do conhecimento. O local onde 

se encontra o sentido é o que chamamos de coisas. Se o sentido está em 

servir à família, então servir à família é uma coisa. Se o sentido é servir ao 

soberano, então servir ao soberano é uma coisa. Se o sentido está em 

conduzir o povo eticamente e amar a todos os seres, então a conduta ética 

para com o povo e o amor para com os seres são coisas. Se o sentido está 

em ver e ouvir, falar e agir, então todas estas são coisas. É por esta razão 

que afirmo a não existência de um princípio fora do coração/mente, nem 

de coisas que sejam externas ao coração/mente. O Caminho do Meio (中庸 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

zhōngyōng) afirma que ‘sem sinceridade nada existiria’19, o resultado da 

‘mais patente virtude’ do Grande Aprendizado é justamente esta 

sinceridade (诚 chéng). O resultado da sinceridade não é senão a 

investigação das coisas”. O Mestre disse ainda: “Investigar as coisas, tal 

como lemos o ‘investigar’ na expressão do Mêncio ‘pessoas excepcionais 

logram investigar o que reside no coração/mente do soberano’ (大人格君

心 dàren gé jūn xīn)20, é tomar ciência do que há de incorreto naquele 

coração/mente e efetuar uma retificação que o retorne integralmente à sua 

condição original. No entanto, a ideia expressada aqui é a de que o 

incorreto deve ser substituído pelo totalmente retificado, e isto, 

independentemente do tempo ou do lugar, não pode ser visto apenas como 

preservar o princípio celeste, mas sim como exaurir tal princípio. O 

princípio celeste é a ‘virtude esclarecida’, exaurir o princípio é a ‘mais 

patente virtude’”. 

O Mestre tornou a dizer: “O conhecimento é a condição original 

do coração/mente, pois este conhece naturalmente: cuidar dos pais é 

naturalmente conhecer a responsabilidade filial, cuidar do irmão mais 

velho é naturalmente conhecer a conduta fraterna, cuidar para que uma 

criança não caía em um poço é naturalmente conhecer a compaixão, tudo 

isso é a propensão ao conhecimento moral (良知 liángzhī) que não 

necessita emprestar nada que lhe seja externo para ser completa. Se o que 

emana desta propensão ao conhecimento moral não for obstruído por 

concepções egoístas isto será como ‘ter um coração suficientemente 

compassivo a ponto de sua conduta ética não conseguir ser totalmente 

 

19 N.T.: referência ao aforismo 25 (ou 26, a depender da versão) do Caminho do Meio. Cf. 

ZISI. Focusing the Familiar – A Translation and Philosophical Interpretation of the 

Zhongyong. Trad. Roger T. Ames e David L. Hall. Honolulu: University of Hawai’i Press, 

2001, p. 106; ZISI (子思). Zhong Yong (中庸). Tradução: James Legge. In: STURGEON, 

Donald (Org.). Chinese Text Project. Disponível em: https://ctext.org/liji/zhong-yong. 

Acesso em: 27 jul. 2023. 

20 N.T.: livro 4A, aforismo 20. Cf. MENGZI. Mengzi – With selections from traditional 

commentaries. Tradução: Bryan Van Norden. Indianápolis e Cambridge: Hackett 

Publishing Company, Inc., 2008, p. 99. 

https://ctext.org/liji/zhong-yong


Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

exaurida’ (充其恻隐之心，而仁不可胜用矣 chōng qí cèyĭn zhī xīn, ér 

rén bùkĕ shèng yòng yĭ)21. Contudo, as pessoas comuns não conseguem 

barrar pensamentos egoístas e, por esta razão, precisam adquirir 

conhecimentos por meio da investigação das coisas para então serem 

capazes de superar seu individualismo e se reconectarem com o princípio. 

Assim sendo, a propensão ao conhecimento moral do coração/mente será 

desobstruída, permitindo que prevaleça o coração/mente retificado. Este é 

o propósito da aquisição de conhecimentos. Conhecimentos obtidos desta 

forma se coadunam com a sinceridade”. 

Eu disse em seguida: “O Mestre acredita que o amplo aprendizado 

sobre a cultura conduz à prática da autodisciplina por meio da observação 

apropriada dos ritos. Apesar de ter pensado profundamente a respeito, 

ainda não consegui entender este ponto. Seria possível esclarecê-lo para 

mim?”. O Mestre respondeu: “A expressão ‘observar apropriadamente os 

ritos’ (礼 lĭ) tem o mesmo sentido que a palavra ‘princípio’ (理 lĭ). O que 

se emite do princípio pode ser visto, e aquilo que pode ser visto é chamado 

de cultura, o que há de oculto e profundo na cultura, ou seja, o que não 

pode ser visto, denomina-se princípio: tudo isso se trata de uma e mesma 

coisa. Se autodisciplinar a partir da observação apropriada dos ritos se trata 

de purificar o coração/mente no intuito de que este se torne um com o 

princípio celeste. Para purificar o coração/mente a fim de que se 

identifique com o princípio celeste é necessário ser diligente a ponto de 

descobrir os locais nos quais o princípio se manifesta. Por exemplo, 

quando se o descobre no servir à família, será no estudo de como servir à 

família que se preservará o princípio celeste; quando for descoberto no 

serviço ao soberano, então, por meio do estudo para servir ao soberano 

será possível preservar o princípio celeste; se se descobri-lo tanto na 

riqueza e na alta posição social quanto na pobreza e na baixa posição, 

então, pelo estudo destas categorias será possível preservar o princípio 

 

21 N.T.: Wáng Yángmíng faz aqui uma citação que não chega a ser ipsis litteris – embora 

preserve o sentido original – de um trecho presente no livro 7B, aforismo 31, do Mêncio. 

Cf. MENGZI. Mengzi – With selections from traditional commentaries. Trad. Bryan Van 

Norden. Indianápolis e Cambridge: Hackett Publishing Company, Inc., 2008, p. 192. 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

celeste; se for descoberto na adversidade de viver junto a povos bárbaros, 

então o estudo de como viver tribulações junto aos povos bárbaros será o 

meio para preservar o princípio celeste. Portanto, independentemente de 

ser no agir ou no repousar, no falar ou no silenciar, o estudo de todo lugar 

em que ele se manifesta permitirá preservar o princípio celeste. Isto é ter 

um aprendizado amplo a partir da cultura e é também a própria ação de se 

autodisciplinar segundo a observação apropriada dos ritos. O ‘amplo 

aprendizado sobre a cultura’ é a ‘mente una’ e a ‘autodisciplina com base 

na observação apropriada dos ritos’ é o ‘caminho único’”. 

Eu então ponderei: “‘O coração/mente seguidor do Dào (道) 

invariavelmente se torna o mestre do ser humano, e o coração/mente das 

pessoas comuns sempre segue os comandos de seus desejos’22 (道心常為

一身之主，而人心每聽命 dàoxīn cháng wéi yīshēn zhī zhŭ, ér rénxīn mĕi 

tīngmìng). Todavia, de acordo com o ensinamento promovido pelo Mestre 

a respeito da mente una, esta sentença aparenta estar equivocada”. O 

Mestre respondeu: “Exato. A mente é una, quando não é confundida pelo 

individualismo fala-se em um ‘coração/mente seguidor do Dào’, quando se 

ilude com o egoísmo fala-se então em um ‘coração/mente comum’. O 

‘coração/mente comum’ que logra ser retificado torna-se um 

‘coração/mente seguidor do Dào’, este, se se distancia desta retificação, 

tomba novamente para o nível do ‘coração/mente comum’: no início não 

existem duas mentes. Mestre Chéng diz que o ‘coração/mente comum’ é 

fruto dos desejos humanos, enquanto o ‘coração/mente seguidor do Dào’ 

se identifica com o princípio celeste. O que ele diz, embora soe como uma 

divisão, está de fato correto no que tange ao sentido. Atualmente, a ideia 

de que o ‘coração/mente seguidor do Dào’ comanda e o ‘coração/mente 

comum’ obedece faz deles dois tipos de coração/mente. O princípio celeste 

 

22 N.T.: esta frase aparece na primeira parte do comentário sobre o Caminho do Meio 

realizado por Zhū Xī na seção intitulada Prefácio à Análise (章句序 zhāngjù xù). Cf. 

ZHUXI (朱熹)B. Zhong Yong Yi (中庸一). In: STURGEON, Donald (Org.). Chinese Text 

Project. Disponível em: https://ctext.org/zhuzi-yulei/62. Acesso em: 15 jul. 2023. 

https://ctext.org/zhuzi-yulei/62


Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

e os desejos humanos não podem existir lado a lado: como pode o 

princípio celeste ser mestre e ter como seguidores os desejos egoístas?”. 

Em seguida perguntei a respeito de Mestre Wén Zhōng (文中子)23 

e de Hán Tuìzhī (韓退之)24. O Mestre disse: “Tuìzhī era grande apenas 

como um literato. Mestre Wén Zhōng era um erudito de valor. As pessoas 

de épocas posteriores deram maior importância a Tuìzhī em virtude de seu 

estilo literário, contudo, Tuìzhī era bem inferior a Mestre Wén Zhōng”. Eu 

continuei a perguntar: “Qual foi o erro dele [Wén Zhōng] ao tentar imitar 

os Clássicos?”. O Mestre respondeu: “Acredito que imitar os Clássicos não 

possa ser visto inteiramente como um erro. Como comparamos o sentido 

expressado pelas obras de gerações posteriores de eruditos com a imitação 

dos Clássicos?”. Eu respondi: “Tais obras têm em si alguma intenção de 

obter fama para seus autores, mas, ainda assim, almejam esclarecer o 

Caminho. Sobre as imitações, aparentam estar puramente voltadas para a 

obtenção de reputação”. O Mestre perguntou: “Sobre as obras dos eruditos 

posteriores que almejam esclarecer o Caminho, de onde elas tiraram sua 

inspiração?”. Eu disse: “Confúcio cortou os excessos e transmitiu os Seis 

Clássicos (六经 liùjīng) a fim de esclarecer o Caminho”. O Mestre 

replicou: “Neste caso, o único erro ao imitar os Clássicos seria seguir o 

exemplo de Confúcio?”. Eu respondi: “As obras que versam sobre o 

Caminho transmitem algum esclarecimento. Imitar os Clássicos parece ser 

meramente copiar sua forma, mas receio que não seja de ajuda em relação 

a trilhar o Caminho”. O Mestre então disse: “Você, ao falar em 

esclarecimento do Caminho, almeja falar sobre retornar à simplicidade, 

reestabelecer a pureza e perceber a veracidade de todas as condutas e 

assuntos corretos? Ou faz referência ao embelezamento das palavras 

apenas para travar disputas com outros da mesma geração? A situação 

caótica na qual se encontra Tudo sob o Céu se deve à vitória de uma 

 

23 N.T.: nome póstumo de Wáng Tōng (王通) (584-617), filósofo confuciano da dinastia 

Suí (隨) (581-617). 

24 N.T.: nome de cortesia de Hán Yù (韩愈) (768-824), erudito confuciano e poeta da 

dinastia Táng (唐) (618-907). 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

cultura vazia e ao declínio da prática da conduta adequada. Se o Caminho 

já estivesse difundido e iluminasse Tudo sob o Céu, então não seria preciso 

transmitir os Seis Clássicos a fim de que seus ensinamentos fossem 

seguidos e o próprio Confúcio não teria tido necessidade de cortar seus 

excessos ou de transmitir tais obras. Desde a época em que Fúxī (伏羲)25 

criou os oito trigramas até o tempo do Rei Wén e do Duque de Zhōu, os 

discursos sobre as Mudanças (易 yì)26, tal como aqueles encontrados em 

textos como o Liánshān (连山) e o Guīzàng (归藏), proliferaram de forma 

descontrolada e confusa, sem que se pudesse saber quantos eram, o que 

levou o Caminho da Mudança a um estado de caos. Confúcio, que 

almejava disseminar e fazer florescer a cultura adequada em Tudo sob o 

Céu, por conhecer tais discursos, cuidou para que eles não subsistissem, 

preservando e favorecendo apenas o que havia sido dito pelo Rei Wén e 

pelo Duque de Zhōu. Ele acreditava ser essa a única forma correta de 

promover o propósito dos ancestrais. Ao fazer isso ele foi capaz de abolir 

as diversas visões confusas e estabelecer em Tudo sob o Céu apenas uma, 

a ser seguida por todos os leitores das Mudanças. Com o Clássico da 

História (书 shū) 27, o Clássico da Poesia (诗 shī), o Registro dos Ritos (礼 

lĭ), o Clássico da Música (乐 yuè) e os Anais de Primavera e Outono (春

秋 chūnqiū) ocorreu o mesmo. No caso do Clássico da História, dos 

capítulos Diăn (典) e Mó (谟) em diante, no caso do Clássico da Poesia, 

tudo o que havia do capítulo Èrnán (二南) em diante, a exemplo dos 

capítulos Jiŭqiū (九丘) e Bāsuǒ (八索), todas as palavras rebuscadas e 

dissolutas que cobriam não se sabe quantas páginas foram eliminadas. 

Com o Registro dos Ritos e o Clássico da Música, no que tange aos nomes 

de pessoas, regras de conduta e números neles presentes, o mesmo foi 

 

25 N.T.: imperador mitológico da antiguidade chinesa remota. 

26 N.T.: referência ao Clássico das Mudanças, o Yìjīng (易经), ou como conhecido na 

linguagem popular, I Ching. 

27 N.T.: os termos “Clássico da História”, “Clássico dos Documentos” e “Documentos” 

descrevem a mesma obra clássica. 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

feito. Com isso, Confúcio chegou àquilo que era essencial e deixou apenas 

o que não podia ser retirado. Foi somente após ter realizado todo esse 

trabalho de depuração dos excessos e transmissão do que era correto que 

ele enfim descartou definitivamente as interpretações incorretas. Como 

poderia ter Confúcio adicionado uma palavra sequer aos Clássicos da 

História, da Poesia, dos Ritos e da Música? Todas as interpretações atuais 

sobre o Registro dos Ritos por parte dos eruditos de épocas mais recentes 

redundaram em conclusões equivocadas que contradizem aquelas às quais 

havia chegado Confúcio. No que concerne aos Anais da Primavera e 

Outono, embora corresponda ao estilo de Confúcio, de fato, trata-se do 

antigo registro da História do Reino de Lŭ (鲁史 lŭshĭ). Ao se dizer que o 

‘autor escreveu a versão antiga’ e que ‘os cortes se deram no que havia de 

excesso’ está-se indicando a existência de subtrações sem que nada fosse 

adicionado. Confúcio transmitiu os Seis Clássicos por temer o caos que 

seria gerado em Tudo sob o Céu se a profusão de aprendizados não fosse 

contida, por isso ele deixou apenas o que era simples e indispensável ao 

mesmo tempo em que conduziu os assuntos em Tudo sob o Céu a se 

distanciarem do aprendizado vazio e a se focarem nas questões reais, dessa 

maneira impedindo a disseminação de visões equivocadas e rebuscadas. 

Tudo o que veio após os Anais de Primavera e Outono contribuiu para 

intensificar a disseminação de uma cultura vazia, intensificando também o 

caos ao qual foi lançado Tudo sob o Céu. A queima dos livros perpetrada 

pelo Imperador [Qín] se deu com base em motivos egoístas28. A queima 

dos Seis Clássicos não pode ser vista, portanto, como algo harmonioso. Se 

à época sua intenção ao fazer isso residisse no esclarecimento do Caminho, 

o recolhimento e destruição de todas as obras contrárias aos Clássicos e 

que fomentavam um espírito de rebeldia contra o princípio poderia ter 

 

28 N.T.: referência ao episódio ocorrido em 213 A.E.C. durante a dinastia Qín (秦) no qual, 

por ordem do imperador, diversas obras das chamadas Cem Escolas (诸子百家 zhūzĭbăijiā) 

foram queimadas. Ao fazer isso o primeiro imperador Qín almejava unificar o império sob 

uma única doutrina e anular a possibilidade de dissidências. O episódio em questão ficou 

conhecido como “queima dos livros e morte (por enterramento) aos eruditos/confucianos” (

焚书坑儒 fénshū kēngrú). 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

concordado com o caminho estabelecido por Confúcio de aparar os 

excessos e transmitir o que fosse correto. A partir das dinastias Qín (秦) e 

Hàn (汉) em diante, as produções literárias proliferaram novamente a 

ponto de não ser possível se desvencilhar delas mesmo que se desejasse 

isso. A única conduta apropriada neste contexto é seguir o exemplo de 

Confúcio, registrando o que for mais próximo do correto e 

disponibilizando tais escritos. Ao fazer isso, tudo o que for confuso e 

perverso deverá, como resultado, descartar-se gradualmente por si só. Não 

sei se o sentido da imitação dos Clássicos realizada por Mestre Wén Zhōng 

em sua época era esse. Eu analisei em profundidade este assunto e acredito 

que, se um sábio voltasse a estar entre nós, ele não faria diferente. Se Tudo 

sob o Céu encontra-se ingovernável isto se dá em razão do florescimento 

do aprendizado vazio e do declínio da conduta correta. Existem aqueles 

que defendem suas próprias visões, elevando o que é novo e estranho 

apenas para confundir as pessoas comuns e obter fama. Eles, por motivos 

fúteis, embaralham a inteligência do povo e atrapalham seus olhos e 

ouvidos, condenando Tudo sob o Céu a um caminho de disputas em prol 

do embelezamento da linguagem no qual se demanda que todos venham a 

conhecer sobre estes assuntos em detrimento do retorno ao conhecimento 

do que é originalmente honesto e à valorização da conduta correta, 

impedindo desta forma a volta à prática da simplicidade e da pureza 

originais: foi isto que todos estes literatos desencadearam”. 

Eu ponderei: “Algumas destas obras, no entanto, não podem deixar de 

existir. Por exemplo, no caso dos Anais da Primavera e Outono, temo que sua 

compreensão plena teria sido dificultada caso não pudéssemos contar com o 

Zuǒ Zhuàn29”. O Mestre respondeu: “Se os Anais de Primavera e Outono 

precisaram esperar pelo Comentário de Zuo para serem esclarecidos, tal como 

se fossem uma alegoria carregando um enigma, por que Confúcio30 se daria ao 

 

29 N.T.: referência ao Comentário de Zuo (左传), obra de grande importância para a 

organização da tradição confuciana. 

30 N.T.: em algumas ocorrências a partir deste trecho específico Wang Yangming chama 

Confúcio de “Sábio” (聖人 shèngrén), o indivíduo que representa o pináculo da hierarquia 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

trabalho de valorizar escritos tão velados e obscuros? Grande parte do 

Comentário de Zuo trata-se do antigo registro da História do Reino de Lŭ, se 

os Anais necessitassem disto para então terem seu sentido esclarecido, 

Confúcio deveria ter se dado ao trabalho de abreviá-los?”. Eu respondi: 

“Yīchuān (伊川)31 também disse: ‘Os Comentários são registros, os Clássicos 

são juízos’. Se de acordo com uma obra um soberano foi morto ou um país foi 

atacado, mas ainda assim não se entende o que isso quer dizer, receio ser 

difícil formar qualquer julgamento”. O Mestre disse: “Temo que esta frase de 

Yīchuān também seja uma velha tradição passada ao longo de gerações de 

eruditos sem, contudo, captar o significado do trabalho realizado por Confúcio 

nos Clássicos. Se em uma obra se lê ‘assassinato do soberano’, este ato 

significa um crime. Qual a necessidade de haver maiores inquéritos a respeito 

dos detalhes deste malfeito? Encabeçar uma campanha militar é algo que 

somente o Filho do Céu (天子 tiānzĭ)32 pode realizar, quando não ocorre desta 

forma, aquilo que nos escritos se lê como ‘atacar um país’ trata-se, portanto, 

de um crime. Qual a necessidade de demandar maiores detalhes a respeito 

desta transgressão? Confúcio transmitiu os Seis Clássicos exclusivamente a 

fim de retificar o coração/mente das pessoas, preservar o princípio celeste e 

afastar os desejos egoístas. Para que se preservasse o princípio celeste, o 

afastamento dos desejos egoístas deveria se dar com base no que fora dito. 

Quando as pessoas colocavam questões, estas lhes eram respondidas de 

acordo com a capacidade de cada indivíduo, ainda assim, sem desejar se 

alongar na explicação por temer que se focassem especificamente nas 

palavras, Confúcio dizia: ‘eu desejo não falar’ (予欲无言 yŭ yù wú yán). 

Como poderia ele fazer qualquer coisa capaz de incitar desejos individualistas 

a apagarem o princípio celeste? Isto seria estender o caos e conduzir à 

perversidade. Por esta razão Mêncio dizia: ‘Nenhum dos discípulos de 

 
moral dentro da filosofia confuciana, contudo, para tornar a leitura mais fluida optou-se por 

manter o nome do referido filósofo nessas ocasiões. 

31 N.T.: referência ao nome de pena do filósofo Chéng Yí. 

32 N.T.: termo pelo qual era denominado o Imperador. 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

Zhòngní33 (仲尼) fala a respeito do que fizeram Huán (桓) e Wén (文)34, por 

isso seus atos não foram transmitidos às gerações posteriores’. Esta é a 

conduta dos discípulos de Confúcio. Os eruditos de nossa época falam apenas 

do aprendizado a partir de uma figura de autoridade, logo, desejam apenas 

conhecer a maior quantidade possível de tramas e intrigas e seus corações 

estão voltados somente para a obtenção de ganhos materiais. Isto contradiz o 

sentido da obra dos sábios tal como explicitado pelos Clássicos, portanto, 

como poderiam estas pessoas entender alguma coisa?”. Suspirando, ele 

continuou: “Por expressarem algo oposto à moral celeste é difícil conversar 

com este tipo de gente”. O Mestre disse ainda: “Confúcio dizia: ‘Eu ainda sou 

do tempo em que os historiadores oficiais deixavam espaços em branco’ (吾

犹及史之阙文也 wú yóu jí shĭ zhī quēwén yĕ)35; Mêncio dizia: ‘Sobre 

acreditar plenamente no Clássico dos Documentos: penso que neste caso seria 

melhor não existir Clássico algum. Da seção Wŭchéng [Conclusão bem-

sucedida da guerra] aceito duas ou três tiras de bambu, e só’ (尽信《书》不

如无书，吾于《武成》取二三策而已 jìnxīn shū bùrú wúshū, wú yú 

wŭchéng qŭ èrsān cè éryĭ)36. Confúcio aparou os excessos do Clássico dos 

 

33 N.T.: nome de cortesia de Confúcio. 

34 N.T.: referência a dois governantes vassalos da dinastia Zhōu pertencentes ao grupo dos 

“Cinco Déspotas” ou “Cinco Duques”. A frase citada encontra-se no Mêncio, capítulo 1A, 

aforismo 7. Cf. MENGZI. Mengzi – With selections from traditional commentaries. Trad. 

Bryan Van Norden. Indianápolis e Cambridge: Hackett Publishing Company, Inc., 2008, p. 

7. 

35 N.T.: referência ao capítulo 15, aforismo 26 (ou 25, a depender da versão consultada) dos 

Analectos. Confúcio aqui aponta para a honestidade de alguns historiadores da corte 

(cronistas) que, ao se depararam com caracteres desconhecidos em seu trabalho de cópia de 

documentos antigos, deixavam espaços em branco na esperança de que fossem 

eventualmente preenchidos por quem realmente os conhecesse. Cf. CONFÚCIO. The 

Analects of Confucius – A Philosophical Translation. Trad. Roger T. Ames e Henry 

Rosemont Jr. Nova York: The Random House Publishing Group, 1998, p. 189; 

CONFÚCIO. Os Analectos. Trad. Giorgio Sinedino. São Paulo: Folha de São Paulo, 2015, 

p. 448. 

36 N.T.: capítulo 7B, aforismo 3, do Mêncio. Cf. MENGZI. Mengzi – With selections from 

traditional commentaries. Trad. Bryan Van Norden. Indianápolis e Cambridge: Hackett 

Publishing Company, Inc., 2008, p. 185. 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Documentos e as páginas que manteve a respeito do período de quatrocentos 

ou quinhentos anos de Táng (唐), Yú (虞) e Xià (夏)37 jamais passaram 

determinada quantidade, não haveria outros assuntos a serem tratados [caso 

quisesse]? Ao transmitir apenas isto já nos é permitido saber a intenção do 

sábio: ele desejava eliminar os dizeres excessivos. No entanto, os eruditos que 

vieram depois almejaram apenas fazer acréscimos”. 

Eu perguntei: “Ao comporem os Clássicos, os sábios intencionavam 

eliminar os desejos egoístas e preservar o princípio celeste. Sem dúvida não 

almejavam expor às pessoas comuns os detalhes dos assuntos relativos à 

época dos Cinco Duques (五伯 wŭbó)38 em diante. Contudo, por que os 

assuntos referentes ao que se deu antes de Yáo e Shùn foram omitidos e não 

receberam qualquer atenção?”. O Mestre respondeu: “Na época de Fúxī e do 

Imperador Amarelo os assuntos importantes eram demasiado esparsos, raros 

eram aqueles que os comentavam. A partir disso também é possível inferir que 

naquela época tudo era puro, eventual e simples, um contexto isento de 

floreios literários. Essa era a forma de governo na antiguidade remota, nunca 

mais alcançada pelas gerações posteriores”. Eu então disse: “Mesmo em 

relação aos ‘Três Soberanos’39 houve quem tenha feito comentários a seu 

 

37 N.T.: referências, respectivamente, aos imperadores lendários da antiguidade chinesa, 

Yáo (conhecido também pelo nome de Táng Yáo 唐尧) e Shùn (também conhecido como 

Yú Shùn 虞舜), bem como à dinastia Xià, fundada por Yŭ, o Grande (大禹 Dà Yŭ), 

sucessor de Shùn. O período aqui referenciado se estende, aproximadamente, de 2200 a 

1600 A.E.C. 

38 N.T.: referenciados por Mêncio em 6B, aforismo 7. Trata-se dos Duques Huán de Qí, 

Wén de Jìn, Mù de Qín, Xiāng de Sòng e Zhuāng de Chŭ. Cf. MENGZI. Mengzi – With 

selections from traditional commentaries. Trad. Bryan Van Norden. Indianápolis e 

Cambridge: Hackett Publishing Company, Inc., 2008, p. 165. 

39 N.T.: pelo que se depreende da tradução feita em língua inglesa por Wing-tsit Chan 

(1963), esta é uma referência a Fúxī (伏羲), Shénnóng (神农) e ao Imperador Amarelo (黄
帝 huángdì), os três primeiros governantes míticos da China antiga. Cf. WANG, 

Yangming. Instructions for Practical Living and Other Neo-confucian Writings. Tradução: 

Wing-tsit Chan. Nova York e Londres: Columbia University Press, 1963, p. 22. Contudo, a 

composição do grupo dos Três Soberanos varia a depender do registro histórico consultado. 

Embora comumente conhecidos pelo termo Sānhuáng (三皇), literalmente, “os três 

imperadores”, no original em mandarim Xú Ài usa o obscuro termo Sāntián (三填) para 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

respeito, por que Confúcio ainda assim decidiu descartá-los?”. O Mestre 

respondeu: “Ainda que possam ter existido tais comentaristas, contudo, com o 

passar do tempo, seus trabalhos deixaram de ser adequados. O contexto 

passou a favorecer as artes literárias, sendo assim até o final da dinastia Zhōu (

周). Embora almejassem se conformar aos costumes dos Xià e dos Shāng (商

), já não mais conseguiam realizar tal retorno, muito menos conseguiam 

retornar ao padrão da época de Táng [Yáo] e de Yú [Shùn]! Que dirá então à 

época de Fúxī e do Imperador Amarelo! No entanto, se sua forma de governar 

era outra, o Caminho a ser seguido era apenas um. Confúcio seguia o exemplo 

dos reis Yáo e Shùn, e promovia as instituições dos reis Wén (文) e Wŭ (武)40. 

As leis de Wén e de Wŭ eram o Caminho que Yáo e Shùn haviam transmitido, 

embora, em razão do período histórico, a condução política tivesse de ser feita 

por instituições e regras distintas. As instituições das dinastias Xià e Shāng já 

não se conformavam com a época da dinastia Zhōu, por esta razão, as 

ponderações do Duque de Zhōu amealhavam em si as contribuições dos Três 

Soberanos. O que deles viesse e não mais se ajustasse seria alvo de uma 

cuidadosa reflexão ao longo de dias e noites. Como esperar ser possível 

retornar à forma de governo da antiguidade remota? Isto, sem dúvida, era algo 

que Confúcio podia omitir”. Em seguida tornou a dizer: “Aqueles que se 

especializaram em não fazer nada e deixar as coisas ocorrerem por si mesmas 

não são capazes de, como faziam os Três Soberanos, adequarem a governança 

ao seu devido contexto, embora certamente desejem imitar os costumes da 

antiguidade remota. Estes são os ensinamentos de Buda e de Lăozĭ41. A 

condução política em conformidade com o momento histórico que, 

diferentemente do que era com os Três Soberanos, não esteja enraizada no 

Caminho, mas em uma ação interessada em benefícios materiais, é um 

 
descrevê-los, significando “os três sobre os quais há registro” ou “os três sobre os quais se 

escreveu”. Quando se refere a eles, Wáng Yángmíng emprega o termo Sānwáng (三王), “os 

três reis”. Optamos aqui por padronizar este grupo chamando-os de “Três Soberanos”. 

40 N.T.: os primeiros reis da dinastia Zhou em torno de 1050 A.E.C. Wén era pai de Wŭ e 

recebeu o título real postumamente como parte da tradição por ser a figura paterna do 

fundador da dinastia. 

41 N.T.: referência às figuras centrais do budismo e do daoísmo, respectivamente. 



Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

empreendimento característico de déspotas e daqueles que os sucederam. 

Gerações posteriores de eruditos foram e voltaram em discussões infindáveis, 

mas tudo que suas falas criaram foi um método individualista de obtenção de 

poder”. O Mestre disse ainda: “A forma de governo anterior a Yáo e Shùn não 

é algo que as gerações posteriores sejam capazes de repetir, por esta razão 

podemos omiti-la; a forma de governo após as Três Dinastias42 (三代 sāndài) 

não é algo que as gerações posteriores devam seguir, por isso podemos 

negligenciá-la. Somente a forma de governo das Três Dinastias pode ser 

seguida. Contudo, muitos são os que discutem tal período sem entender o 

essencial a seu respeito, meramente se dedicando aos detalhes, por isso não 

conseguem restaurá-lo!”. 

Eu ponderei: “Os eruditos de outrora discutiam os Seis Clássicos, 

acreditando que os Anais de Primavera e Outono eram históricos. A história é 

dada a conhecer por meio de registros. Sendo assim, temo que no final haja 

uma pequena diferença [desta obra] em relação ao conteúdo dos outros Cinco 

Clássicos”. O Mestre respondeu: “Falar sobre assuntos, isto é um registro 

histórico, falar sobre o Caminho, isto é o que fazem os Clássicos. Os assuntos 

compõem o Caminho, o Caminho corresponde aos assuntos. Os Anais de 

Primavera e Outono também são um Clássico, os Cincos Clássicos também 

são registros históricos. As Mudanças contam a história de Páoxīshì (庖牺氏 

ou 庖羲氏)43, os Documentos são sobre a história de Yáo, Shùn e os que os 

sucederam, o Registro dos Ritos e o Clássico da Música abordam a história 

dos Três Soberanos: todos compartilham os mesmos temas e o mesmo 

Caminho, como podemos falar que são diferentes entre si?”. Em seguida 

disse: “Os Cinco Clássicos não são senão registros históricos, e a história 

escrita tem por função esclarecer o que é certo e o que é errado, bem como 

instruir acerca dos ensinamentos e do que é censurável. O que é certo pode ser 

ensinado, preservando ao longo do tempo os seus traços a fim de instruir a 

 

42 N.T.: referência às dinastias Xià, Shāng e Zhōu. Cf. WANG, Yangming. Instructions for 

Practical Living and Other Neo-confucian Writings. Tradução: Wing-tsit Chan. Nova York 

e Londres: Columbia University Press, 1963, p. 23. 

43 N.T.: outro nome de Fúxī, o rei mitológico da antiguidade chinesa. 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

conduta; o que é errado pode ser censurado, preservando a cautela e aparando 

os aspectos equivocados a fim de evitar más condutas e o surgimento de quem 

queira praticá-las”. Eu então perguntei: “Preservar os traços do que é correto a 

fim de nortear a conduta certamente também é preservar a raiz do princípio 

celeste; aparar os aspectos equivocados a fim de evitar o surgimento da 

perversidade, isto não seria impedir os desejos egoístas de algum dia 

surgirem?”. O Mestre respondeu: “Ao comporem os Clássicos, os sábios, sem 

dúvida, não podiam deixar de transmitir esta ideia, mas não é necessário nos 

apegarmos às expressões literárias”. Eu tornei a perguntar: “O que é errado 

pode ser censurado, preservando a cautela e aparando os aspectos equivocados 

a fim de evitar o surgimento da perversidade e dos perversos, mas como então 

no Clássico da Poesia somente as Odes de Zhèng (郑) e de Wèi (卫) foram 

poupadas [de receberem cortes]? Não foi um erudito do passado que [para 

justificar isso] disse: ‘Os maus podem punir a indolência existente nas 

pessoas’? (恶者可以惩创人之逸志 èzhe kĕyĭ chéng chuàng rén zhī yì zhì)44”. 

O Mestre respondeu: “O Clássico da Poesia que temos hoje não é o livro 

original deixado por Confúcio e seus discípulos. Confúcio dizia: ‘Abandonem 

a música de Zhèng, ela é licenciosa’. Ele dizia também: ‘Detesto como a 

música de Zhèng lança desordem sobre a música cerimonial Yă (雅). Os sons 

de Zhèng e Wèi são os sons de Estados em declínio’. Este fundamento revela 

a dinâmica interna entre Confúcio e seus discípulos. Confúcio estabeleceu os 

trezentos poemas e todos eles podiam ser considerados músicas cerimoniais 

Yă, todos podiam ser empregados nos templos locais ao redor do país, todos 

podiam ser usados em rituais nos vilarejos por toda a nação, todos, portanto, 

almejavam incutir a tranquilidade e a paz. Como poderia ser tolerado aquilo 

que contém e incita comportamentos vergonhosos, alterando costumes 

vigentes e transformando tradições sociais? Este é o caso das músicas que 

estendem a licenciosidade e conduzem à perversidade. Após a queima dos 

 

44 N.T.: referência a Zhū Xī em sua análise dos Analectos de Confúcio, especificamente do 

capítulo 2, aforismo 2. Cf. ZHUXI (朱熹)A. Lunyu Jizhu (論語集注). In: STURGEON, 

Donald (Org.). Chinese Text Project. Disponível em: https://ctext.org/si-shu-zhang-ju-ji-

zhu/wei-zheng-di-er. Acesso em: 25 jul. 2023. 

https://ctext.org/si-shu-zhang-ju-ji-zhu/wei-zheng-di-er
https://ctext.org/si-shu-zhang-ju-ji-zhu/wei-zheng-di-er


Tradução de Primeira parte do registro sobre a unidade entre conhecimento e ação – seção inicial do 

comentário tradicional 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 

livros durante a dinastia Qín, vários eruditos fizeram, sem dúvida, acréscimos 

a fim de alcançar novamente a quantidade de trezentos poemas [resgatando as 

odes de Zhèng e Wèi]. O emprego de palavras que transbordam licenciosidade 

é algo mais do que apreciado e transmitido pelos populares, de modo que 

atualmente, em qualquer beco, seja possível ouvir tais canções. Dizer que ‘os 

maus podem punir a indolência existente nas pessoas’ é apenas um discurso 

vazio que não chega a lugar algum, segui-lo não gera senão uma atitude 

resignada”. 

Em razão do desaparecimento do que fora originalmente comunicado 

pelos antigos, passei a ouvir os ensinamentos do Mestre e fiquei realmente 

surpreso, sem inicialmente conseguir me definir a respeito. Após escutá-lo por 

bastante tempo, gradualmente refleti e coloquei em prática, começando em 

seguida a acreditar que o Mestre ensinava a autêntica tradição deixada por 

Confúcio e seus discípulos. Com isso, abandonei todos os caminhos estreitos, 

pois não passavam de rios obstruídos! Tal como falar sobre a investigação das 

coisas se trata de uma empreitada da sinceridade para com as ideias, o 

esclarecimento da bondade é uma empreitada da sinceridade para consigo 

mesmo, a exaustão do princípio é uma empreitada da exaustão da própria 

natureza de si, o estudo que inquire acerca do Caminho é uma empreitada do 

respeito à conduta moral, o aprendizado amplo é uma empreitada da 

autodisciplina a partir da observação apropriada dos ritos e a mente focada é 

uma empreitada da mente una. Tudo isso foi difícil de harmonizar a princípio, 

mas após muito refletir a respeito, minhas mãos e pés inconscientemente 

começaram a dançar. 

 

 

Referências 

CONFÚCIO. Os Analectos. Trad. Giorgio Sinedino. São Paulo: Folha de São 

Paulo, 2015. 

CONFÚCIO. The Analects of Confucius – A Philosophical Translation. Trad. 

Roger T. Ames e Henry Rosemont Jr. Nova York: The Random House Publishing 

Group, 1998. 



Wáng Yángmíng 王阳明 

Tradutor: Eduardo Vichi Antunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, trad. 75062, p. 1-29, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

MENGZI. Mengzi – With selections from traditional commentaries. Trad. Bryan 

Van Norden. Cambridge: Hackett Publishing Company, Inc., 2008. 

WANG, Shou-Ren (王守仁). Wang Yang Ming Quan Ji (王陽明全集). In: Cai, 

Nai-Wen (Org.). The Project Gutenberg EBook of Wang Yang Ming Quan Ji, 

2008. Disponível em: https://www.gutenberg.org/ebooks/25142. Acesso em: 30 

jun. 2023. 

WANG, Yangming. Instructions for Practical Living and Other Neo-confucian 

Writings. Trad. Wing-tsit Chan. Nova York: Columbia University Press, 1963. 

WANG, Yangming. The Philosophy of Wang Yangming. Trad. Frederick 

Goodrich Henke. Londres: The Open Court Publishing Co., 1916. 

ZENGZI (曾子). Da Xue (大學). Trad. James Legge. In: STURGEON, Donald 

(Org.). Chinese Text Project. Disponível em: https://ctext.org/liji/da-xue. Acesso 

em: 24 ago. 2024. 

ZHUXI (朱熹)A. Lunyu Jizhu (論語集注). In: STURGEON, Donald (Org.). 

Chinese Text Project. Disponível em: https://ctext.org/si-shu-zhang-ju-ji-zhu/wei-

zheng-di-er. Acesso em: 25 jul. 2023.  

ZHUXI (朱熹)B. Zhong Yong Yi (中庸一). In: STURGEON, Donald (Org.). 

Chinese Text Project. Disponível em: https://ctext.org/zhuzi-yulei/62. Acesso em: 

15 jul. 2023. 

ZISI. Focusing the Familiar – A Translation and Philosophical Interpretation of 

the Zhongyong. Tradução: Roger T. Ames e David L. Hall. Honolulu: University 

of Hawai’i Press, 2001. 

ZISI (子思). Zhong Yong (中庸). Trad. James Legge. In: STURGEON, Donald 

(Org.). Chinese Text Project. Disponível em: https://ctext.org/liji/zhong-yong. 

Acesso em: 27 jul. 2023. 

 

 

Data de registro: 28/08/2024 

Data de aceite: 18/06/2025 

https://www.gutenberg.org/ebooks/25142
https://ctext.org/liji/da-xue
https://ctext.org/si-shu-zhang-ju-ji-zhu/wei-zheng-di-er
https://ctext.org/si-shu-zhang-ju-ji-zhu/wei-zheng-di-er
https://ctext.org/zhuzi-yulei/62
https://ctext.org/liji/zhong-yong

