
Marlon Miguel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

 Corpo comum 
 

Marlon Miguel* 

 

Resumo: Como fazer comum com um outro tão radicalmente outro? 

Como não se impor ao outro, não assimilá-lo, não dizê-lo de antemão, não 

incorporar sua diferença em uma dada identidade em nome da adequação, 

do ajuste, da norma abstrata? É no campo dessa série de perguntas que 

Fernand Deligny cria um infinitivo crucial para a sua crítica: semblabiliser 

– algo que poderia ser traduzido como “assemelhar”, isto é, tornar o outro 

semelhante assimilando-o e fazendo-o assim desaparecer. É o que 

diferentes práticas “corretivas” ou “impositivas” não cessaram de fazer: o 

colono branco com o indígena, Itard com o garoto selvagem, o psiquiatra 

com o desviante, o juiz com o criminoso. Embora haja diferenças nessas 

práticas, Deligny reconhece que elas funcionam sempre de modo binário e 

decide tomar partido do lado posto em dúvida, buscando observar a 

realidade da perspectiva do selvagem, do louco, do delinquente. Diferente 

de trais prática assemelhadoras, Deligny elabora a ideia de um corpo 

comum, um organismo vivo e uma instalação artificial, graças ao qual 

diferentes modos de ser podem coexistir. 

 

Palavras-chave: Corpo Comum; Fernand Deligny; Diferença; Práticas 

Institucionais.   

 

* Doutor em Artes Plásticas e Filosofia pela Université Paris 8: Vincennes-Saint-Denis 

(Université Paris-VIII) e pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Pesquisador 

da Bauhaus Universität Weimar (Uni-Weimar). E-mail: marlonmiguel@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/1926672314532445. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9680-9303. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74942  

  

mailto:marlonmiguel@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/1926672314532445
https://orcid.org/0000-0001-9680-9303
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74942
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74942


Corpo comum 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

Cuerpo común 

 

Resumen: ¿Cómo podemos hacer común 

con alguien tan radicalmente diferente? 

¿Cómo no imponernos a los demás, no 

asimilarlos, no decirlas de antemano, no 

incorporar sus diferencias a una identidad 

determinada en nombre de la adecuación, 

del ajuste, de las normas abstractas? Es en 

el ámbito de esta serie de preguntas donde 

Fernand Deligny crea un infinitivo crucial 

para su crítica: semblabiliser –algo así 

como “asemejar”, es decir, hacer similar al 

otro asimilándolo y haciéndolo 

desaparecer. Esto es lo que no han dejado 

de hacer distintas prácticas “correctivas” o 

“impositivas”: el colono blanco con el 

indígena, Itard con el niño salvaje, el 

psiquiatra con el desviado, el juez con el 

criminal. Aunque existen diferencias en 

estas prácticas, Deligny reconoce que 

siempre operan de forma binaria y decide 

tomar partido por el que está en duda, 

buscando observar la realidad desde la 

perspectiva del salvaje, del loco, del 

delincuente. A diferencia de prácticas de 

asemejamiento, Deligny elabora la idea de 

un cuerpo común, un organismo vivo y una 

instalación artificial, gracias a la cual 

pueden coexistir distintas formas de ser. 

 

Palabras clave: Organismo Común; 

Fernando Deligny; Diferencia; Prácticas 

Institucionales. 

 

 Common body 

 

Abstract: How can we produce a 

commonality with an-other who is so 

radically different? How not to impose 

oneself on the other, not to assimilate them, 

not to say it beforehand, not to incorporate 

their difference into a given identity in the 

name of adequacy, adjustment, the abstract 

norm? It is in the field of this series of 

questions that Fernand Deligny creates a 

crucial infinitive for his critique: 

semblabiliser – something like “to 

“similarise”, that is, to make the other similar 

by assimilating them and thus making them 

disappear. This is what different “corrective” 

or imposing” practices have constantly done: 

the white colonizer with the Indigenous 

person, Itard with the wild boy, the 

psychiatrist with the deviant, the judge with 

the criminal. Although there are differences 

in these practices, Deligny recognizes that 

they always work according to binary forms 

and decides to take sides with minorities, 

seeking to observe reality from the 

perspective of the savage, the madman, the 

delinquent. Unlike such practices of 

similarization, Deligny elaborates the idea of 

a common body, a living organism and an 

artificial installation, thanks to which 

different modes of being can coexist. 

 

Keywords: Common Body; Fernand 

Deligny; Difference; Institutional Practices. 



Marlon Miguel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

a linguagem permanece em falta 

a ponte ainda quebrada  nós atravessamos a vau  

do que se precisa 

senão de algumas pedras  de uma pedra  

Essa pedra aí 

 inscrita 

 transcrita 

 aí 

não podemos apesar de tudo dizer que ela saiu  

do nosso corpo 

e no entanto 

eu digo que ela é uma coisa referência 

 desse corpo comum  

como dizer de outro jeito? 

não se trata de um e do outro  

trata-se de uma espécie de nós 

 mas de um nós que nada tem a ver 

 com a conjugação das pessoas aí presentes 
(Fernand Deligny, texto para o filme Ce Gamin, là) 

 

Diversos são os nomes que a tentativa em rede de acolhimento de 

crianças autistas mudas recebe nos escritos de Fernand Deligny: Nós, 

jangada, singular etnia, corpo comum. É sempre, no entanto, o aspecto 

de comunalidade ou do que Deligny (2007b) chama de comunismo 

primordial que é evocado – em referência, mas deslocando o comunismo 

primitivo de Pierre Clastres. Toda a problemática da tentativa pode ser 

sintetizada assim: como fazer comum com um outro tão radicalmente 

outro? Como não se impor ao outro, não o assimilar, não o dizer de 

antemão, não incorporar sua diferença em uma dada identidade em nome 

da adequação, do ajuste, da norma abstrata? 

É no campo dessa série de perguntas que Deligny (2007b)  cria 

um infinitivo crucial para a sua crítica: semblabiliser – algo como 

assemelhar, isto é, tornar o outro semelhante assimilando-o e fazendo-o 

assim desaparecer. É o que diferentes práticas “corretivas” ou 

“impositivas” não cessaram de fazer: o colono branco com o índio, Itard 

com o garoto selvagem, o psiquiatra com o desviante, o juiz com o 

criminoso. Embora existam diferenças importantes nessas diferentes 



Corpo comum 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 

práticas, o  autor reconhece que todas elas funcionam sempre de modo 

binário e decide tomar partido do lado posto em dúvida, buscando 

observar a realidade da perspectiva dos ditos selvagens, loucos, 

delinquentes. 

Quando o comportamento de uma criança (autista ou não, 

delinquente ou não) é considerado inadaptado, inadequado, anormal, ela 

é pré-julgada e tomada em comparação com uma imagem da 

normalidade – imagem, aliás, a qual ninguém nunca corresponde 

inteiramente –, assumindo-se que sua conduta é demasiado discrepante 

em relação a essa imagem. Em vez de tomá-la na sua diferença 

irredutível, a criança é assemelhada ao que A GENTE (ON, escreve 

Deligny em francês, usando o pronome indefinido em maiúsculas) pensa 

que ela deveria ser – ou ao menos ao que ela deveria tender. Essa 

matriz, Deligny ( 2007c)  a chama de image du bonhomme, imagem do 

homenzinho: o homem palito que o infans vivendo aquém da 

representação não consegue desenhar. Não consegue porque não é um 

sujeito constituído, não se estruturou ou não se inscreveu (totalmente) na 

linguagem, no discurso. Seria preciso incorporar essa imagem para se 

tornar um sujeito e assim ser capaz de desenhá-la – ao mesmo 

tempo em que é preciso poder desenhá-la para ser considerado um 

sujeito normal. 

Toda prática de assemelhação supõe certa imagem do homem, 

um código permitindo classificar, hierarquizar, julgar e interpretar 

diferentes formas humanas, bem como seus “desvios”. Ao Homem, 

entidade abstrata, tomada (ideologicamente) como categoria “neutra” e 

“indefinida”, Deligny (2007c) opõe o humano, definido pelo seu aspecto 

refratário – isto é, um núcleo duro que resiste a toda ação química ou 

física, e aquilo que é insubmisso, que resiste à lei. Na contramão do 

discurso dos direitos humanos fundado em uma lógica do 

reconhecimento, o humano aparece como sempre fora da lei, não 

constituindo algo da ordem do legiferável. 

A noção de humano é também ligada à forma encontrada por 

Deligny para estruturar um pensamento que embora busque pensar a 



Marlon Miguel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

irredutibilidade radical do singular – e,  portanto, do diverso –, propõe 

sempre pensá-lo em termos de coletivo, de comum. Mas se o comum não 

deve tomar a forma do “comum um”, então ele tampouco pode ser 

legiferado, devendo ser capaz de inventar suas próprias leis. A 

radicalidade do conceito de comum em Deligny (2007c)  implica que 

este é sempre circunstancial e situacional, que deve ser fabricado 

segundo a materialidade e a concretude das condições de um espaço-

tempo singular, com os indivíduos aqui aí se encontram. Se o humano 

é refratário, o comum, por sua vez, é definido como liminar – isto é, 

preliminar, primordial, mas também, desde sempre e já eliminado, 

ultrapassado, além de constituir, enfim, uma zona de passagem. O comum 

é o que pode e deve ser fabricado através de uma prática local 

supraindividual e extra subjetiva. 

As diversas áreas de convivência (aires de séjour, em francês) da 

Rede que existiu entre 1967 e 1986 nas Cevenas, sul da França, fazem a 

aposta desse comum liminar. Sem regras de funcionamento dadas de 

antemão, vivem nas áreas algumas crianças autistas e um ou alguns 

adultos, presenças próximas, que experimentam como conviver. Embora 

a proposta seja ver o quanto os adultos “normais” se transformarão por 

conta da presença de crianças “anormais”, não se trata de viver para 

ou por elas. “Uma tentativa é isso. Não é feita para. Não estávamos 

em Saint-Yorre por Yves, mas ele nos adveio. A partir desse momento, 

nós estávamos ligados. É outra maneira de dizer: causa comum” (Deligny, 

2007d, p. 707). 

Nem para (alguma coisa), nem por (alguém): uma tentativa é o 

resultado de um encontro (Yves Guignard, “débil profundo”, lhes “adveio”) que 

envolve, implica, liga as partes daqueles ali presentes: causa comum. Com Yves, 

a invenção de Deligny, Josée Manenti, Any Durand e outros é um filme, filmado 

entre 1962 e 1965 (Le moindre geste). Com Janmari, autista mudo declarado 

“incurável” pelas sumidades da psiquiatria e que Deligny encontra em 1966, 

começa a nova tentativa de viver em presença próxima com crianças autistas a 

quem a linguagem não adveio e com quem se trataria de fabricar um meio 

propício e comum. 



Corpo comum 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Corpo comum é um dos nomes dados a esse território-meio 

fabricado e partilhado. As diversas Coisas dispostas no espaço, bem 

como a circulação de corpos constituem e formam esse grande corpo 

comum. Mas a constituição do corpo comum é o resultado de uma dupla 

operação – operações diferenciadas e diametralmente opostas no corpo 

autista e no corpo do sujeito “normal”. Pois, por um lado, há os adultos 

estruturados pela linguagem discursiva que atravessaram as etapas do 

desenvolvimento psíquico normal e conhecem a divisão do eu, a relação 

sujeito-objeto e que teriam perdido assim o senso do comum: eles não 

veem senão a distância entre o seu corpo e o corpo do outro. E, por 

outro lado, há as crianças autistas, que não são estruturadas como 

sujeitos segundo a divisão do eu, que não conhecem senão uma 

comunalidade extrema, mesmo simbiótica e fusional. Seus corpos são 

“desmantelados”, sem bordas, vivem a céu aberto – sans toi(t) ni 

moi1, segundo a bela fórmula deligniana de ressonâncias freudianas. 

As crianças autistas vivem desde já imersas em um corpo 

comum, orgânico e absoluto, “corpo sem órgãos” (Deleuze; Guattari, 

2004), no qual cada coisa deslocada é uma intervenção em seus 

“próprios” corpos e a causa de violentas crises. É preciso que elas deixem 

progressivamente esse comum absoluto a fim de que uma experiência 

concretamente comum, partilhada, se torne possível. 

Se Deligny (2007a) insiste tanto ao longo de seus escritos tardios 

em termos como gravidade ou polo é porque entre aqueles que falam e 

aqueles que não falam as formas de organização (gravitacional) do corpo 

são radicalmente distintas. Por isso, a única maneira de se constituir 

um verdadeiro comum é caminhando em direção a um ponto central, nos 

quais ambas as organizações sejam postas em desequilíbrio. Para as 

crianças, será questão de constituir progressivamente um corpo mais ou 

menos unificado a partir do qual a função de referenciar (repérer) poderá 

entrar em funcionamento – se elas não têm acesso ainda exatamente a 

 

1 Que poderíamos traduzir livremente por: “sem teu (teto), nem meu”. A fórmula lembra a 

formulação de Freud ao pensar a psicose como um inconsciente exposto, a céu aberto, além 

de ecoar o sujeito psicanalítico dividido, o sujeito da Spaltung. 



Marlon Miguel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

objetos, elas se tornam ao menos capazes de manusear as coisas que se 

tornam assim, ao menos, uma extensão de seus corpos. Para os adultos, 

trata-se de proliferar os poros, de relativizar suas bordas e de integrar em 

suas existências finalistas e funcionalistas, a dimensão do para nada, 

presente no gesto autista. 

Se Lacan se esforçou em mostrar que a psicose não é uma pura 

desordem, mas implica em outra ordem, se Canguilhem (2009) buscou 

repensar a patologia para além de um simples disfuncionamento como uma 

reconfiguração do ser vivo implicando uma nova normatividade, então 

para Deligny (2007a), por sua vez, trata-se de transformar o autismo em 

um outro modo de ser, uma outra estrutura, a fim de pensá-lo em sua 

lógica imanente – trata-se de pensá-lo não mais como uma falha, uma 

deficiência, uma falta, mas antes a partir de sua positividade própria. 

Enfim, na radicalidade do seu movimento, ele afirma que esse modo 

de ser coabita com outros. Isto é, essa outra estrutura pode entrar em 

funcionamento também no indivíduo “normal” – que é como que por 

instantes golpeado, deslocado, de-subjetivado. 

Seguindo a perspectiva de uma descrição da positividade, 

Deligny (2007a) identifica constantes reenviando a um modo de 

funcionamento diferente daquele de sujeitos dotados de palavra. As 

constantes dessa estrutura são, por exemplo: necessidade imperativa do 

imutável – ou seja, de uma organização e ordenação total das coisas no 

espaço e no tempo –; relação não a objetos, mas a coisas onde há um 

apego a elas; reiteração de certos gestos e movimentos tais como o 

balançar, o olhar fixo na palma da mão, ou o rodar em torno de si 

mesmo (as chamadas “estereotipias”, termo que Deligny não 

emprega); predominância do aspecto espacial em relação ao temporal 

na representação do meio; ausência de relação dual, dialógica ou binária 

sujeito-sujeito; suspensão da atenção e da unificação da experiência 

sensível... Por fim, esse modo de ser acentua o polo do ser face ao 

do ter-possuir, deslocando assim o modo de existência da 

possessividade em direção a outro regido por um princípio de 

indiferenciação. Daí, em Deligny (2007b), toda a crítica ao capitalismo 



Corpo comum 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 

que teria acentuado ainda mais a forma de subjetivação do ter-possuir e o 

elogio do que ele chama de comunismo primordial. 

Tanto a ideia de primordialidade quanto as etapas do 

desenvolvimento psíquico são arrancadas por Deligny (2007b) da 

linearidade temporal, teleológica e evolutiva. Nos passos da antropologia 

lévi-straussiana, a primordialidade do ser, do comum, do humano se torna 

uma reserva virtual; nos passos da paleontologia de Leroi-Gourhan, as 

etapas evolutivas se tornam estratos que progressivamente se fossilizam. 

Os processos de desenvolvimento humano tanto do ponto de vista social, 

quanto psíquico e natural, supõem certamente estratificações, mas não a 

desaparição dos primeiros estratos “primordiais”: “cada indivíduo é o 

primeiro, humano nem mais nem menos do que os primeiros que deram 

curso a essa espécie aqui” (Deligny, 2007d, p. 700). Por isso, embora o 

sujeito “se constitua”, ele continua sendo permanentemente atravessado 

por essas linhas de força de- subjetivantes que deslocam seu centro de 

gravidade. Daí as inumeráveis descrições de Deligny de experiências de 

perda de si vividas pelo sujeito “normal” falante e não-autista nas quais 

o eu “se” perde em um aí – carregado pelo gesto de “sua” mão ou co-

movido por uma imagem. 

A operação de fabricação do corpo comum implica em primeiro 

lugar na instalação de um espaço. Se há uma geografia do corpo do 

homenzinho, do sujeito dotado de palavra que o faz dizer e situar as 

coisas a partir de posições e referências que são as suas, trata-se, ao 

contrário, na tentativa, de localizar uma geografia alternativa. A prática 

cartográfica desenvolvida na Rede é uma ferramenta que poderia 

ajudar a expor outras coordenadas, outras constantes e assim a traçar 

progressivamente uma outra geografia. 

O investimento territorial, a instalação espacial, segue, na Rede, 

progressivamente alguns princípios correspondendo ao que Deligny 

(2007d) chama de costumeiro ou de imutável. Em primeiro lugar, o não 

endereçamento da palavra às crianças. Segundo, a recusa do face a face. 

Terceiro, a atenção e escuta em relação à localização das coisas. Enfim, 

em quarto lugar, a ordenação, ritmização e ritualização dos afazeres 



Marlon Miguel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

cotidianos. Esses princípios constituem estratégias clínicas cujo suporte 

é uma abordagem estética. Não se trata de princípios absolutos, mas 

de configurações práticas capazes de propiciar uma outra 

disponibilidade aos corpos aí presentes. O que conta no território é desse 

modo a instalação e a localização de coisas e objetos, os deslocamentos 

costumeiros, de um ponto a outro, feitos para realizar tarefas. São esses 

elementos que constituem o espaço, o meio, a área de convivência. E é 

essa ordenação costumeira que permitirá à criança autista poder decompor 

as coisas, sequências e ações no espaço, organizar sua percepção, unificar 

progressivamente seu corpo e tomar parte nas atividades. 

É pelas margens, isto é, fazendo o que é preciso para o espaço – e 

não para as crianças – que o processo clínico-terapêutico se desenvolve. 

O acaso tem aí um papel determinante: o encontro com certos gestos e 

coisas, com certos deslocamentos ou atividades, que desencadearão na 

criança seus agires. E a criança agindo “se” sente participando do 

território, “se” integra e tem um papel, mesmo que mínimo. A presença 

próxima, por sua vez, ocupa uma função de mobilização da atenção 

capaz de reunificar a experiência sensorial da criança autista. Ela o faz 

graças à constância de seus gestos e afazeres, assim como graças ao ritmo 

imposto à vida cotidiana. 

Dessa forma, se espaço “terapêutico” há, este é concebido de 

modo des-psicologizante e segundo três princípios: o território, a 

imprevisibilidade e o acaso. Trata-se não de entender o interior da criança 

(o que demandaria necessariamente práticas de interpretação e de projeção 

supondo uma imagem-matriz abstrata e universalista), mas de pensar 

práticas que permitam a passagem à atividade desses corpos no espaço, 

mesmo se essa atividade, diferentemente do sujeito falante, não passe pela 

palavra. Dentre as inúmeras práticas desenvolvidas na Rede, sem dúvida a 

cartográfica foi crucial na instalação desse espaço propício à atividades das 

crianças autistas. 

Os chamados “mapas” são um nome geral dado aos traçados dos 

mais diversos tipos e em formatos diferentes feitos pelas presenças 

próximas ao longo de cerca de uma década. Há mapas de gestos, de um 



Corpo comum 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 

local específico, da localização de objetos, de deslocamentos, de um 

acontecimento em particular; há mapas descrevendo uma única criança 

ou vários indivíduos em um espaço. Os mapas são normalmente 

diacrônicos, de modo que vemos simultaneamente diversos afazeres no 

espaço, mas muitas vezes eles possuem também uma narrativa de 

uma sequência de ações ou de um acontecimento. Muitas cartografias 

possuem um mapa de base do território traçado e, em seguida, outros 

mapas são traçados em papel vegetal vindo se sobrepor à base com, 

por exemplo, as linhas de deslocamento das crianças no espaço (Miguel, 

2024). 

Alguns aspectos são essenciais para compreender a função dos mapas. 

Em primeiro lugar, traçar mapas é uma forma de controlar a ansiedade 

terapêutica das presenças próximas, de acalmar os adultos e a vontade de 

intervir diretamente nas crises das crianças. Segundo, os mapas são uma 

ferramenta que ajuda a deslocar a posição de “cuidador” e a desviar a violência 

inerente do verbo que tende a fixar as crianças em certas posições enunciadas 

pelo sujeito observador. Em terceiro lugar, os mapas permitem instalar o 

território a fim de criar assim um espaço de vida propício às crianças. Eles 

apuram a percepção dos adultos e ajudam a tornar o espaço visível – pontos de 

passagem importantes, objetos que produzem algum efeito, linhas de 

circulação. Com os mapas, é como se a mão ensinasse os olhos a ver, é como 

se traçar permitisse anular, ao menos por um instante, a primazia do S – do 

sujeito, de seus vícios, suas projeções, de seu egocentrismo e narcisismo. 

Assim, os mapas possibilitam ver o que não “se” pode ver. Dito de outro 

modo, trata-se de neutralizar a reflexividade do sujeito para que possa enxergar 

o que sua própria posição de sujeito o impedia de ver. 

A cartografia é, portanto, uma ferramenta de experimentação que 

participa do investimento e da instalação do espaço-território, assim como da 

elaboração de técnicas para os corpos dos adultos, cujo objetivo é neutralizar o 

excesso de presença e a função instituída de terapeutas, cuidadores, 

pedagogos. Com a ajuda dos mapas, as presenças próximas buscam instalar 

uma zona de proximidade que é essencial para o desenrolar da vida comum e 

para a dimensão do cuidado. 



Marlon Miguel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

O que Deligny chamou de derivas são, dessa forma, os efeitos daquilo 

que é estrategicamente introduzido para desfazer o império da linguagem. Por 

um lado, as derivas dizem respeito aos efeitos da sua própria escrita, que 

torcendo a língua permitiria fazer o “fora da linguagem” penetrar na 

linguagem; e, por outro lado, dizem respeito aos efeitos produzidos pela 

prática espacial-territorial. A prática espacial pode ser descrita através de uma 

teatralização, estetização, coreografização e ritualização da vida cotidiana. 

Esses elementos devem ser compreendidos como parte de uma busca ativa, 

conduzida pelas presenças próximas, para pontuar o modo de ser “normal” e 

para romper com a dimensão utilitária do fazer, criando, assim, um território-

meio propício às crianças e ao comum. As crianças, por sua vez, são como que 

capturadas – “magnetizadas” ou “imantadas”, como diz frequentemente 

Deligny – pelo território e pelas suas atividades, capturadas pela instalação, 

que desencadeia nelas a tomada de iniciativas: não mais girar em torno de si 

mesmas, não mais olhar fixamente as palmas de suas mãos, mas lavar a louça, 

fabricar o pão, correr. 

Deligny (2007d) faz uma distinção conceitual entre o agir e o fazer 

que diz respeito à diferença, respectivamente, entre os modos de ação do 

indivíduo autista e do sujeito falante. O agir é sem fim (uma atividade que não 

cessa e não tem finalidade), enquanto o fazer é dotado de intencionalidade, seu 

sentido é dado pela sua finalidade, pelo objetivo a ser realizado. As chamadas 

lignes d’erre são a tradução em linha dos deslocamentos e dos gestos das 

crianças autistas, de seus agires. A tradução desse termo para o português é 

difícil. Erre significa o movimento de um barco quando este deixa de ser 

propulsado mecanicamente; ele indica, ainda, o aspecto e o ritmo, uma certa 

maneira de se avançar, de caminhar. Possíveis traduções para o português 

seriam linhas de errância ou ainda, menos recorrente, mas talvez mais 

próxima do original, linhas de vagueação. No entanto, nenhuma dessas 

traduções dá conta do fato de que erre mantém uma relação com a interrupção 

da propulsão, da condução e que, no caso da tentativa, diz portanto respeito à 

maneira como as presenças próximas não conduzem e dirigem as crianças 

autistas. Embora a relação seja em um primeiro momento tentadora, as lignes 

d’erre não são tampouco totalmente assimiláveis às “linhas de fuga”, tal como 



Corpo comum 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 

pensadas por Deleuze e Guattari. Muito, pelo contrário, as crianças são antes 

imantadas, diz Deligny (2007d), pela área de convivência e pelos seus 

afazeres. Não há, pois, fuga do costumeiro, mas antes uma inscrição nele: as 

lignes d’erre se sobrepõem e atravessam as linhas costumeiras ligadas aos 

afazeres dos adultos; elas mostram como a criança “erra” na área de 

convivência, mas justamente em função dessa área (Mapas 1). 

 

FIGURA 1 - Mapas 12 

 

Fonte: Gisèle Durand (1975). 

 

2 Mapas traçados por Gisèle Durand na área de convivência de Graniers em 1975 [Cartes et lignes 

d'erre: traces du réseau de Fernand Deligny, 1969-1979. Paris: L’Arachnéen. p. 232-233]. Esses 

mapas expõem a diferença entre o agir e o fazer de uma criança autista (Janmari) e de um adulto (o 

“S” indicando o sujeito no centro do mapa à esquerda) em tarefas banais (lavar um garfo, à 

esquerda, e varrer a cozinha, à direita). São mapas puramente gestuais que buscam, de algum modo, 

traduzir a qualidade do movimento dos indivíduos aí representados. No centro dos mapas são 

representados os gestos do adulto: curtos, com uma duração precisa, limitados a realizar a tarefa 

correspondente. Indo do centro para as margens, os gestos alongados de Janmari, “capturado” pela 

tarefa, pois inscrita no costumeiro, mas, liberada do tempo e do objetivo a ser realizado. Se o adulto 

lava a louça em 55 segundos ou varre a cozinha em 300 segundos, Janmari pode passar o dia a fazê-

lo, observando cada gota d’água pingando do garfo ou carregado, como em uma dança, pela 

vassoura. 



Marlon Miguel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

Na tentativa da Rede, os mapas têm o objetivo essencial de expor 

e de fabricar a instalação territorial, de ver em que e como é possível 

retrabalhá-la, como melhor instalá-la, como torná-la um corpo comum 

habitável por diferentes tipos de indivíduos. Os mapas ajudam portanto a 

questionar em permanência o território construído: a instalação permanece 

“eficaz”? Ela permite o agir das crianças? Ou antes o inibe? “Permitir” é 

com efeito uma espécie de noção-chave ou orientadora da tentativa. Mas, 

longe de ser uma abstração ou um princípio baseado na espontaneidade, o 

“permitir” diz respeito antes de tudo a uma estratégia territorial em 

relação com uma atenção constante ao espaço, à localização das coisas e à 

instalação delas. Isaac Joseph (2007), importante colaborador e 

organizador de vários livros de Deligny nos anos 1970, responde desse 

modo à pergunta “como permitir?”: 

 

[s]uprimindo o que é excessivo, o que é pelos 

garotos, o que transforma, cedo ou tarde, a presença 

próxima em terapeuta ou monitor. Mas também 

respeitando o para nada, a iluminação do gesto 

não finalizado, as espessuras da escrita corporal, 

respeitando o para nada das coisas e dos gestos, dos 

garotos, de nós mesmos (Joseph, 2007, p. 855). 

 

A questão fundamental no que concerne a presença próxima gira em 

torno de como fabricar um lugar, fora da presença massiva da palavra, 

retirando-se da posição de sujeito falante, de ser de verbo, para aí, nesse lugar, 

se presentificar. A presença próxima deve estar presente, mas não 

excessivamente, ela precisa de certa forma se neutralizar para assim permitir 

que algo aconteça. O questionamento constante da palavra se dá porque esta 

possui a tendência de se fixar e de dar as regras do espaço segundo seu 

funcionamento próprio, forçando aqueles que não têm palavra a se adaptar a 

ele. Para a constituição de um espaço comum, é preciso, pois, que os adultos se 

retirem, mesmo que minimamente. Que eles cedam o lugar. É assim que as 

presenças próximas poderão permitir. 

Permitir consiste ainda em respeitar a dimensão do para nada, isto é, 

não reenviar o gesto da criança à sua incompletude, mais tomá-lo enquanto tal; 



Corpo comum 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 

não mais assumir que o gesto seria inacabado, imperfeito, deficiente, mas 

acompanhá-lo em seu movimento próprio. As crianças possuem, com efeito, 

sua própria escrita corporal singular; e se elas traçam no espaço de maneira 

particular, então por que não encontrar as condições segundo as quais um tal 

traçar possa se desdobrar “livremente”? Trata-se de dar o sentido não mais 

pela falta a partir de uma racionalização do que o gesto deveria 

necessariamente realizar: por exemplo, descascar uma laranja implica em 

comê-la ou pegar em mãos uma vassoura tem como consequência varrer o 

espaço. Antes, trata-se de tomar o gesto na plenitude do seu movimento. O 

gesto deixa de ser um elo entre um gesto anterior e outro posterior. Ele é pleno 

enquanto tal. Mais uma virada de perspectiva se abre aqui, a partir da qual 

Deligny nos convida a pensar não o que falta a esses gestos, mas o que falta ao 

sujeito constituído – por conta de um excesso de significação e de finalismo 

decorrente justamente da palavra e do modo de ser subjetivo. 

A abordagem da tentativa e das presenças próximas não supõe uma 

indiferença entre o normal e o não-normal (ou extranormal), mas busca antes 

suspender o aspecto qualitativo da diferença, assumindo-a assim propriamente. 

É isso que permite, ao mesmo tempo, respeitar a existência de dois ou variados 

modos de ser e sublinhar o entre, as passagens. Graças à prática territorial, 

entre o fazer do sujeito e o agir do autista, há algo que se constrói. 

Talvez nenhuma cartografia demonstre tão bem esse corpo comum 

em funcionamento quanto aquele traçado por Gisèle Durand em novembro de 

1973 (Mapas 2). Trata-se de um mapa bastante pictórico que descreve o 

processo de tirar a mesa e lavar a louça, detalhando suas etapas, assim como a 

sequência e o encadeamento de gestos. A narrativa da carta começa no alto à 

direita, onde os objetos (panelas, pratos, talheres, etc.) se encontram na mesa. 

Os objetos são em seguida transportados até a tábua no centro à direita. Aí eles 

são lavados com água transportada em jarros vindos do ponto no alto à 

esquerda. Enfim, os objetos são levados até o ponto embaixo à direita onde são 

guardados. Quatro adultos estão no espaço, representados pelos homenzinhos 

sem cabeça (as linhas em laranja em volta do alto do tronco sinalizam 

simulacros ou gestos para nada, provavelmente de bater palmas). Os gestos e 

deslocamentos dos adultos são representados pelas linhas pretas e aqueles das 



Marlon Miguel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

crianças em linhas brancas. O que interessa em particular nesse mapa é a a 

maneira como os gestos de uns são retomados e continuados pelos outros, as 

formas como as linhas se seguem, foram sequências. É uma criança que parte 

em primeiro lugar da mesa onde comiam – atitude desencadeada talvez pelo 

simulacro-gesto para nada ou talvez simplesmente pela “ordem natural” do 

costumeiro. Mas em seguida é um dos adultos que retoma o gesto e o 

deslocamento, que é mais uma vez retomado pela criança e assim por diante. 

Uma tarefa aparentemente simples se inscreve em uma temporalidade 

alongada, ritualizada e sobretudo comum. 

O corpo comum aparece aqui ao mesmo tempo como um organismo 

vivo e uma instalação artificial. Ele é a resultante do convívio entre sujeitos 

falantes e crianças autistas mudas; é a constelação de coisas, indivíduos, linhas 

de circulação, traçada em mapas e vivida no espaço-território. 

 

FIGURA 2 – Mapas 23 

 
Fonte: Gisèle Durand (1973). 

 

 

3 Mapa traçado por Gisèle Durand na área de convivência do Serret em 10 de novembro de 1973. [Cartes 

et lignes d'erre: traces du réseau de Fernand Deligny, 1969-1979. Paris: L’Arachnéen. p. 190-191]. 



Corpo comum 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74942, p. 1-16, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Referências 

CANGUILHEM, Georges. Le normal et patologique. Paris: PUF, 2009. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Como criar para si um corpo sem órgãos. 

In: DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: capitalismo e 

esquizofrenia. v. 3. Rio de Janeiro: Editora 34, 2004. p. 9-29.  

DELIGNY, Fernand. Cahiers de l'immuable/ 2. In: DELIGNY, Fernand. Œuvres, 

Paris: L’Arachnéen. 2007a, p. 869-943. 

DELIGNY, Fernand. Le Croire et le Craindre. In: DELIGNY, Fernand. Œuvres, 

Paris: L’Arachnéen. 2007b, p. 1.084-1.223.  

DELIGNY, Fernand. L e s D é t o u r s de l'agir. In: DELIGNY, Fernand. 

Œuvres. Paris: L’Arachnéen, 2007c. p. 1.247-1.347.  

DELIGNY, Fernand. Nous et l’innocent. In: DELIGNY, Fernand. Œuvres. Paris: 

L’Arachnéen, 2007d. p. 673-798. 

JOSEPH, Isaac. L'innocent efficace. In: L'IMMUABLE, Cahiers; DELIGNY, 

Fernand. Œuvres. Paris: L’Arachnéen, 2007e. p. 805-868. 

MIGUEL, Marlon. Fernand Deligny e as ecologias do humano. Rio de Janeiro: 

Ed. UFRJ, 2024. 

 

Data de registro: 19/08/2024 

Data de aceite: 27/11/2024 


