
Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

  Um espectro ronda o mundo da educação: 

inclusão, diferença e cosmopolíticas 

 

 

Alexandre Simão de Freitas* 

 

Resumo: O presente artigo aborda a questão da inclusão da diferença em chave 

cosmopolítica. O argumento consiste em mostrar que a centralidade do olhar 

epistêmico para a diferença opera como uma estratégia imunizadora que neutraliza 

os agenciamentos éticos, políticos e pedagógicos abertos pelo encontro de corpos 

que se movem por meio de cartografias ingovernáveis. A intervenção está 

articulada em três movimentos. No primeiro problematiza-se a configuração 

antropológica e humanista da racionalidade moderna a fim de liberar, 

simultaneamente, o debate em torno da inclusão das constrições do princípio de 

subjetividade e das disjunções biopolíticas das máquinas antropológicas. Em 

seguida, propomos uma aproximação entre a ontologia histórica foucaultiana com 

algumas démarches especulativas dos chamados novos materialismos desdobrados 

na antropologia a partir da virada ontológica. Por fim, no terceiro movimento 

discutimos, desde o multinaturalismo ameríndio, a inclusão das diferenças como 

um modo incomum de fazer parentes. Nesse âmbito, delineamos 

especulativamente um outro horizonte de pensamento acerca da inclusão da 

diferença com vistas a recolocar em questão o debate sobre a formação humana, 

para além do regime identitário de constituição das subjetividades. 

 

Palavras-chave: Inclusão; Diferença; Cosmopolíticas; Formação Humana; 

Subjetividade.   

 

* Doutor em Sociologia pela Universidade Federal de Pernambuco (UFP). Professor na 

Universidade Federal de Pernambuco (UFP). E-mail: alexandre.freitas@ufpe.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/5989326759915260. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0982-6581. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74897  

  

mailto:alexandre.freitas@ufpe.br
http://lattes.cnpq.br/5989326759915260
https://orcid.org/0000-0003-0982-6581
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74897
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74897


Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

A specter haunts the world of education: 

inclusion, difference and cosmopolitics  

 

Abstract: This article addresses the issue 

of the inclusion of difference in a 

cosmopolitical key. The argument is to 

show that the centrality of the epistemic 

view of difference operates as an 

immunizing strategy that neutralizes the 

ethical, political and pedagogical agencies 

opened up by the encounter of bodies that 

move through ungovernable cartographies. 

The intervention is articulated in three 

analytical movements. The first 

problematizes the anthropological and 

humanist configuration of modern 

rationality to, simultaneously, liberate the 

debate around the inclusion of the 

constrictions of the subjectivity principle 

and the biopolitical disjunctions of 

anthropological machines. Next, we 

propose a rapprochement between 

Foucauldian historical ontology and some 

of the speculative démarches of the so-

called new materialisms that have unfolded 

in anthropology since the ontological turn. 

Finally, in the third movement we discuss, 

from the perspective of Amerindian 

“multinaturalism”, the inclusion of 

differences as an unusual way of making 

kin. In this context, we speculatively 

outline another horizon for thinking about 

the inclusion of difference with a view to 

putting the debate on human formation 

back into question, beyond the identity 

regime for the constitution of 

subjectivities.  

 

Keywords: Inclusion; Difference; 

Cosmopolitics; Human Formation; 

Subjectivity. 

 

 Un espectro rodea el mundo de la 

educación: inclusión, diferencia y 

cosmopolítica 

 

Resumen: Este artículo aborda la cuestión 

de incluir la diferencia en clave 

cosmopolítica. El argumento consiste en 

mostrar que la centralidad de la mirada 

epistémica sobre la diferencia opera como 

una estrategia inmunizante que neutraliza los 

arreglos éticos, políticos y pedagógicos 

abiertos por el encuentro de cuerpos que se 

mueven a través de cartografías 

ingobernables. La intervención se articula en 

tres movimientos. El primero problematiza la 

configuración antropológica y humanista de 

la racionalidad moderna para liberar 

simultáneamente el debate en torno a la 

inclusión de las limitaciones del principio de 

subjetividad y las disyunciones biopolíticas 

de las máquinas antropológicas. A 

continuación, proponemos una aproximación 

entre la ontología histórica de Foucault con 

algunas gestiones especulativas de los 

llamados nuevos materialismos desplegados 

en la antropología desde el giro ontológico. 

Finalmente, en el tercer movimiento 

discutimos, desde el “multinaturalismo” 

amerindio, la inclusión de las diferencias 

como una forma inusual de hacer parientes. 

En este contexto, esbozamos 

especulativamente otro horizonte de 

pensamiento sobre la inclusión de la 

diferencia con miras a volver a cuestionar el 

debate sobre la formación humana, más allá 

del régimen identitario de constitución de las 

subjetividades. 

 

Palabras clave: Inclusión; Diferencia; 

Cosmopolítica; Formación Humana; 

Subjetividad. 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Notas introdutórias 

 

... há algo invisível que impele 

nossa vida rumo ao inesperado. 

(Nastassja Martin) 

 

A conhecida análise foucaultiana das chamadas artes liberais e 

neoliberais de governo fez com que o paradigma da inclusão se 

convertesse em uma espécie de signo antinômico da biopolítica no 

contexto dos complexos processos de governamentalização da vida. Essa 

antinomia expõe-nos ao fato de que apesar da centralidade do fazer viver e 

suas tecnologias, toda biopolítica parece terminar por circunscrever limites 

tanato-necro-políticos (Esposito, 2010; Mbembe, 2018). Como uma 

consequência, as políticas de inclusão passam a ser perspectivadas, 

simultaneamente, pelos saberes médicos, psicológicos e sociológicos, 

configurando novos dispositivos de poder-saber encarregados de assegurar 

a grupos populacionais específicos formas institucionalizadas de 

reconhecimento dentro e fora dos espaços educativos1. 

Mas ao mesmo tempo em que interferem na presentificação de 

corpos, anteriormente excluídos dos espaços escolares, os processos de 

inclusão instauram uma nova performatividade na regulamentação dos 

conflitos abertos pelas próprias políticas e práticas inclusivas. A título de 

exemplo, vale destacar a incidência das chamadas identity politics2 no 

debate das ações afirmativas e da educação inclusiva.  

Ao colocar a identidade como o principal motor do fazer político, 

as pautas identitárias contribuíram para agudizar questões cruciais como a 

 

1 Esse diagnóstico serviu de ancoragem para a disciplina Seminário Internacional de 

Pesquisa Diferença, Subjetivação e Educação, organizado pelos professores Pedro Ângelo 

Pagni, Divino José da Silva e Rodrigo Barbosa Mugnai Lopes da Universidade Estadual 

Paulista (Unesp – Campus Marília e Campus de Presidente Prudente). 

2 Expressão originariamente vinculada às demandas do Combahee River Collective nos 

anos 1970, um movimento de mulheres negras e lésbicas que não se sentiam representadas 

pelo movimento feminista, predominantemente branco. Mais recentemente as pautas 

identitárias adquiriram uma nova centralidade graças à repercussão de movimentos como o 

Occupy Wall Street, o Mee Too, e o Black Lives Matter. 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

oposição entre demandas relacionadas à diversidade e ao reconhecimento e 

aquelas relacionadas às dimensões materiais ou econômicas (Honneth; 

Fraser, 2003). Isso sem falar no tema espinhoso das relações entre a 

igualdade e a diferença (Pierucci, 1999), cujos tensionamentos no campo 

pedagógico brasileiro, vale pontuar, não foram neutralizados nem do ponto 

de vista analítico nem do ponto de vista normativo, mesmo com a defesa 

de uma agenda política interseccional (Collins, 2021) que busca 

reposicionar o tratamento institucional das desigualdades educacionais sob 

os prismas étnico-racial, sexual e de gênero, religioso, dentre outros. 

Contudo, em que pese a importância desse debate, o interesse aqui 

não é o de retomar essa grade analítica, pois a ideia consiste antes em 

abordar a centralidade mesma do olhar que tem delineado o horizonte do 

paradigma de inclusão educacional em nosso país, a fim de problematizar 

o privilégio da visada epistemológica nesse contexto. A hipótese é que, 

talvez, nossas epistemologias, críticas ou pós-críticas (Silva, 2009), se 

constituam como um vetor impeditivo de um desejado e necessário 

aprofundamento do paradigma da inclusão no campo educacional.  

Assim, propomos pensar o paradigma da inclusão na contramão da 

literatura da área (Fabris; Klein, 2013; Lopes; Fabris, 2017) considerando 

o desgaste da força mobilizadora da própria crítica filosófica. Nesse 

sentido, seguimos a direção enunciada por Safatle (2008, p. 204), para 

quem a função urgente do pensamento é nos levar a uma espécie de 

“desespero conceitual”, o que significa suspender a pressão oriunda de 

questões do tipo: “o que fazer?” ou “como fazer?”. Essa posição está em 

sintonia com a percepção de que o que “bloqueia o pensamento é admitir 

implícita ou explicitamente uma forma de problematização e buscar uma 

solução que possa substituir-se àquela que se aceita” (Foucault, 2014, 

217), comprometendo a chance de efetivarmos outros modos de pensar. 

Esse é um reposicionamento importante na medida em que visa, 

por um lado, tornar possível o gesto de “ficar com o problema” (Haraway, 

2023), e, por outro, permite forçar o reconhecimento de que presenciamos 

um esgotamento dos esquemas conceituais que temos mobilizado para 

orientar nossas formas de ação. No limite, o que está se defendendo é que 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

o impulso de toda reflexão precisa se dar na confrontação com um campo 

de acontecimentos (Safatle, 2008). Lembrando, no entanto, que em tempos 

de proliferação dos dispositivos de controle é preciso perceber que “há 

acontecimentos que se manifestam apenas quando fechamos os olhos” (p. 

204), ou seja, que se expressam tão somente quando ironicamente paramos 

ou deixamos de ver. Argumentos desse tipo fazem eco a um exercício 

especulativo de dissolução das engrenagens epistêmicas herdadas do 

discurso filosófico da modernidade, que ainda sustentam as principais 

máquinas de pensamento agenciadas pelo campo da educação.  

Esse diagnóstico sustenta a decisão de “desacelerar para levar a 

sério” (Stengers, 2023, p. 16) a percepção cosmopolítica de que os 

problemas que nos fazem pensar as questões da diferença e da inclusão 

requererem o estabelecimento de alianças estranhas. Em nosso caso, uma 

aliança com a chamada virada ontológica (Holbraad; Pedersen, 2017). O 

experimento analítico consiste, portanto, em desdobrar uma fabulação 

filosófica que visa a composição de imaginações transgressoras, abordando 

a questão da inclusão da diferença em uma chave cosmopolítica.  

O argumento consiste em mostrar como a centralidade do olhar 

epistêmico para a diferença parece atuar, justamente, como uma estratégia 

imunizadora aos processos de inclusão, pois obstrui uma problematização 

do dispositivo da pessoa que circunscreve “A inclusão dos corpos [e das 

vidas] a um modelo de direitos jurídicos e de espiritualidade que os exclui” 

(Pagni, 2023, p. 2). O efeito derivado é uma neutralização dos 

agenciamentos éticos-políticos-pedagógicos abertos pelo encontro de 

corpos que se movem por meio de cartografias não normalizáveis. 

O desafio que se impõe é alterar a relação com o modo como 

tecemos nossas formas de conhecer, ou, em termos propriamente 

foucaultianos, pensar o paradigma da inclusão para além da vontade de 

saber que nos cerca e nos delimita (Foucault, 2014), ao mesmo tempo em 

que apaga outras formas de saber consideradas como transgressivas, tais 

como os saberes da memória que recolhe os enigmas, os saberes mágicos e 

os saberes movidos por outros desejos que não o de conhecer. Em suma, 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

todos os saberes que envolvem outras sensações, provocam outros tipos de 

prazer e são movidos por outra ordem de desejos. 

Assim, o fio movente desta reflexão questiona se o conceito de 

inclusão nos liberaria das constrições engendradas pelo olhar 

antropológico-humanista que delimita o campo discursivo da educação, ou 

se contribuiria, ao contrário, para ativar um humanismo ainda mais 

profundo. Nossa aposta é que falar de inclusão implica pensar desde um 

mundo da educação onde nada está estabilizado ainda, onde os encontros e 

os desencontros entre os corpos contribuem para desintegrar suave ou 

bruscamente as fronteiras que estabelecemos entre os viventes.  

Em uma perspectiva ontológica, o processo de inclusão é sempre 

inseparável de uma experiência radical de afetação, onde ser afetado, como 

ressalta Favret-Saada (1990), não se confunde com empatia, mas com ser 

bombardeado por intensidades singulares que abrem e expõem nosso 

próprio corpo para uma experimentação que se expressa para além da 

linguagem e para além mesmo da nossa vontade e intencionalidade. Isso 

porque só há inclusão de outrem fora da representação, isto é, justamente 

onde forças indeterminadas nos impelem rumo ao inesperado. 

 

 

Para começar então… olhar a inclusão e a diferença para além do 

antropologismo. 

 

Pensar um outro paradigma da inclusão que leve em consideração 

o primado ontológico da diferença requer da reflexão filosófica-

educacional algo mais que uma crítica epistemológica aos conhecimentos 

produzidos nesse âmbito, pois exige ver de fora as relações instituídas 

pelos dispositivos de poder-saber. Esse gesto é vital uma vez que o olhar 

epistemológico se tornou indiscernível da antropologização do próprio 

pensamento, delimitando um espaço de saber no qual as diferenças têm 

apenas um sentido estabelecido a partir da perspectiva da representação. 

Contudo, tudo se passa no mundo da educação, em geral, e no 

mundo da filosofia da educação, em particular, como se ainda 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

estivéssemos na dependência da episteme da modernidade e da sua 

dialética do esclarecimento, ou como se a “morte do homem”, e sua 

relação com a destrancendentalização do saber, não tivesse ainda ecoado 

entre nós. Como resultado, os processos de reflexividade desdobrados pela 

filosofia da educação parecem ter ficado paralisados, como sugere 

Habermas (2002), entre os riscos da absolutização neohegeliana e da 

relativização nietzscheana. É como se, de modo tácito, assumíssemos a 

acusação de que mover-se a partir de outros modos de racionalidade, além 

ou aquém do discurso filosófico da modernidade, nos obrigasse a recair, 

necessariamente, em alguma forma de irracionalismo.  

No entanto, nada impede pensar que a destrancendentalização do 

saber, ao invés de nos fazer recair em relativismo ou niilismo, pode 

também nos colocar em contato com formas outras de racionalidade; 

formas que, apesar de distintas da ciência ou da filosofia moderna, 

carregam consigo modos outros de apreensão do mundo e dos seres. Como 

bem sabem os leitores foucaultianos, essa possibilidade passa por uma 

desantropologização do próprio saber, subvertendo a estrutura humanista 

que ainda subjaz aos modos hegemônicos de teorização na filosofia da 

educação. Mas, não só, esse caminho permite abrir espaço para um 

pensamento do acontecimento e dos seus signos (Lopes, 2022).  

É este o caminho que tentaremos seguir ao defender que, embora o 

discurso filosófico-educacional acerca da diferença decorra diretamente do 

processo de destrancendentalização do saber, nas últimas décadas, esse 

discurso passou a se reconstituir mediante uma nova forma de 

transcendentalização operada através do próprio conceito de inclusão, 

retroalimentando o princípio regulador matricial da episteme moderna: o 

homem como duplo empírico-transcendental (Foucault, 1999). 

Assim, do mesmo modo que o homem, na modernidade, tornou-se 

simultaneamente objeto e fundamento do saber, a noção de diferença, para 

o paradigma da inclusão, passou a operar como um objeto de análise e 

como um fundamento das políticas e das práticas afirmativas-inclusivas. 

Nessa direção, algumas das principais querelas e aporias que atravessam o 

campo social e educacional contemporâneo, como o debate em torno do 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

lugar de fala, a tensão entre políticas da identidade e políticas identitárias e 

mesmo as chamadas guerras culturais seriam melhor apreendidas na 

medida em que problematizássemos o lugar no qual o paradigma da 

inclusão está inserido e a dependência que tem desse lugar: a antropologia 

como analítica do homem. Como sabemos, a configuração dessa analítica 

ganhou sua expressão paradigmática mais elusiva no dispositivo da pessoa 

(Esposito, 2011), cuja operatividade visa demarcar os modos de 

reconhecimento da forma sujeito mediante a cisão entre o natural e o 

animal, engendrando os dualismos normativos e excludentes3. 

Por essa via, a classificação em pessoa e não pessoa constitui uma 

linha de corte que demarca um ponto de cesura ainda mais severo: aquele 

que distingue o humano e o não-humano, e que serve de fundamentação 

para as práticas zoopolíticas, de domesticação, de escravização e de 

subjugação racista. A máscara da personalização funcionando como um 

dispositivo imunitário que bloqueia formas outras de experimentar o 

mundo; formas situadas fora das fronteiras da constituição pessoal dos 

humanos, e que remetem à corporalidade e à vitalidade prazerosa 

decorrente dos processos de dessubjetivação que arrancam o sujeito de si 

mesmo e das significações que permitem sua afirmação4. 

Nessa direção, uma desantropologização da diferença (Sibertin-

Blanc, 2016) liberaria, simultaneamente, o debate em torno da inclusão das 

constrições do princípio de subjetividade apreendido enquanto consciência 

de si absolutizada nas categorias do entendimento, bem como das 

disjunções biopolíticas das máquinas antropológicas (Agamben, 2017).  

Essa situação implicaria não apenas uma dissolução epistêmica da 

forma homem, como quer o estruturalismo, mas exigiria um alargamento 

 

3 A noção de pessoa é uma categorial matricial do corpo conceitual da antropologia e da 

filosofia política moderna (Mauss, 2003; Golman, 1999; Esposito, 2016), funcionando 

como uma espécie de dobradiça para a elaboração de perspectivas teóricas sobre a 

diversidade social e cultural. 

4 A ideia de arrancar o sujeito de si mesmo implica a confrontação de um limite para 

explorar o lado de fora de uma experiência possível; ideia recorrente em vários momentos 

do pensamento foucaultiano, especialmente quando ele trata do corpo e das heterotopias 

(Foucault, 2013). 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

ontológico-existencial da própria ideia de humanidade, além de uma crítica 

radical ao caráter xenocida da razão ocidental que aniquila humanidades 

altermundanas e aloespecíficas (Valentim, 2018). 

Nesse cenário, não nos parece casual que o campo pedagógico 

brasileiro tenha acolhido mal os diagnósticos foucaultianos principalmente 

sua descrição do poder disciplinar em Vigiar e punir (Foucault, 1977), 

onde Foucault deixa entrever a função domesticadora dos corpos e das 

vidas exercida pelas instituições escolares. Contudo, mais sintomática é a 

quase não recepção de suas escavações arqueológicas responsáveis por 

uma crítica aguda aos discursos da nossa sujeição antropológica.  

Vale pontuar, é nesse âmbito que Foucault (1999) expõe suas 

análises mais corrosivas acerca de qualquer tipo de sujeito constitutivo, 

abrindo uma historicização radical do princípio da subjetividade, por meio 

da confluência de autores díspares como Canguilhem e Bachelard, por um 

lado, e Nietzsche, Bataille e Blanchot, por outro. O seu intento era mostrar 

uma diferença capaz de abalar o primado da identidade. Uma diferença 

não representacional situada e efetuada na gênese mesma do ato de pensar. 

O que significa apreender o pensar enquanto uma eclosão acontecimental. 

 

[Acontecimento que] é inseparável do devir, de um 

trabalho minoritário do pensamento, nômade e 

molecular, como linha de fuga às formas hegemônicas 

de representação [...] uma abertura de pensamento à 

vida, ao que pode instituir no pensamento o plano 

intensivo e conquistar para ele a zona de vizinhança, 

de indiscernibilidade ou de indiferenciação com a 

qual se é possível fazer a experiência da gênese do 

pensar no pensamento (Lopes, 2022, p. 15). 

 

Como contraponto ao acontecimento como signo do pensamento, o 

discurso filosófico dominante no campo educacional insiste em se fixar 

num processo de antropologização que toma o humano como sujeito 

dotado de uma consciência epistêmica. A forma homem, essa figura de 

proa da modernidade ocidental moderna, dobrada sobre si mesma, 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

permanece produzindo e legitimando regimes de saber e dispositivos de 

poder que pretendem governar os homens e todos os seres viventes.  

 

[...] É nesse espaço estreito e imenso, aberto pela 

repetição do positivo no fundamental, que toda essa 

analítica da finitude - tão ligada ao destino do 

pensamento moderno - vai desdobrar-se: é aí que se 

verá sucessivamente o transcendental repetir o 

empírico, o cogito repetir o impensado, o retorno da 

origem repetir seu recuo; é aí que se firmará, a partir 

dele próprio, um pensamento do Mesmo (Dreyfus; 

Rabinow, 1995, p. 332). 

 

É neste sentido que Foucault (1999) observa como as verdades 

desveladas sobre uma sondável natureza humana só podem emergir em 

uma articulação discursiva “Segundo a qual o pensamento se dirige ao 

impensado e com ele se articula” (p. 341), na medida em que é “Dado a 

um pensamento objetivo percorrer o homem por inteiro – com o risco de 

nele descobrir o que precisamente jamais podia ser dado à sua reflexão 

nem mesmo à sua consciência” (p. 342). Além disso, Foucault questiona a 

pretensão do homem de encontrar a sua origem perdida no mundo e no 

tempo5, o que também se aplicaria aos discursos que buscam a origem dos 

fenômenos corpóreos, sejam eles do ponto de vista da medicina, da 

genética, da psicanálise ou de outros saberes humanistas. 

Na segunda metade do século XX, as tentativas de subverter essas 

metanarrativas antropológicas privilegiaram o caminho da linguagem. 

Contudo, o próprio Foucault (1999) parece indicar algo mais fundamental 

no terreno de combate aberto pela linguística moderna, uma vez que todo 

sentido emergiria delimitado pela materialidade mesma dos signos.  

Em outras palavras, seria na fissura aberta pelo uso dos signos que 

a configuração antropológica-humanista moderna poderia se embater 

contra seus próprios limites, justamente ao ser ultrapassada a ideia de que a 

 

5 É este fundamento de difícil acessibilidade que Foucault (1999, p. 346) irá implodir, 

quando considera que “O homem só se descobre a uma historicidade já feita: não é jamais 

contemporâneo dessa origem”. 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

linguagem seria uma expressão do conhecimento e da consciência do 

mundo desvelada exclusivamente pelo homem6. 

Do nosso ponto de vista, esse tipo de asserção permite uma 

aproximação sutil entre a ontologia histórica foucaultiana com algumas 

démarches especulativas dos chamados novos materialismos (Escobar, 

2007; Bryant, Srnicek, Harman, 2011) desdobrados tanto nos estudos 

sociais da ciência (Latour, 2004; Stengers, 2002) quanto na antropologia 

(Ingold, 2011; Viveiros de Castro, 2015). Situados a partir da chamada 

Virada Ontológica e Especulativa, essas abordagens se opõem à tradição 

filosófica da modernidade e aos paradigmas da subjetividade 

fundamentados no correlacionismo antropocêntrico de matriz kantiana7. 

Neste contexto, as cosmologias africanas e indígenas, por 

exemplo, nos ofereceriam uma multiplicidade de ideias outras para uma 

reontologização daquilo que tem sido reduzido ao estatuto de coisas no 

âmbito epistêmico das ciências, constituindo um materialismo de caráter 

experimental ou um pensamento geofilosófico que reconhece a existência 

de outros modos de existência, desdobrando, por sua vez, outro paradigma 

da inclusão voltado à redistribuição das potências e virtualidades da vida 

através de uma abordagem cosmopolítica da diferença. 

 

 

 

 

6 No entanto, é comum a muitos comentadores da obra foucaultiana ignorarem que a análise 

presente em A Arqueologia do Saber não se configura como, no estruturalismo, um estudo 

sobre a língua. Foucault (2000) é bastante explícito ao afirmar que a análise dos enunciados 

não se localiza no mesmo nível da linguística. Pois, o que se busca é “desalojar essas 

formas e essas forças obscuras pelas quais se tem o hábito de interligar os discursos dos 

homens”, a fim de “expulsá-los da sombra onde reinam” (p. 24), ou seja, os projetos 

universalizantes em cujas margens encontram-se sistemas de atribuição, designação e 

nomeação que operam como uma fonte poderosa de exclusões e violências de toda ordem. 

7 A virada ontológica vai de encontro à distinção kantiana entre nôumeno e fenômemo que 

sustenta a filosofia transcendental na qual o mundo é a medida daquilo que aparece ao 

pensamento, articulando a imagem do real como uma determinação exclusiva do sujeito 

humano (Danowski; Viveiros de Castro, 2014). 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Virada ontológica e contra-antropologia: a/s diferença/s e seus duplos 

cosmopolíticos 

 

Entre os vetores que, implícita ou explicitamente, forjam a 

coerência epistemológica do paradigma da inclusão em nosso presente, um 

dos mais importantes é aquele que afirmam a existência das diferenças. O 

que nos termos aqui referidos significa dizer que um olhar epistêmico para 

as diferenças se ancora no reconhecimento dos seus marcadores 

socioculturais, os quais podem ser personificados de várias maneiras, 

através de categorias como as de classe social, etnia, raça, sexo, gênero, 

idade, religião, entre outras. É nessa dinâmica que as diferenças adquirem 

legibilidade e visibilidade por meio de marcadores das identidades 

performadas pelos vários sujeitos sejam individuais ou coletivos8. 

Mas, é justo nesse ponto que a virada ontológica ao seguir as 

diferenças corporificadas na intrusão da figura de outrem, com seus 

saberes e seus mundos, talvez, possa contribuir para um descentramento 

radical da gramática antropológica ocidental e seus múltiplos avatares. 

Como buscou demostrar Balibar (2011), é preciso reconhecer a 

insuficiência das políticas da diferença que não conseguem negar o 

universalismo próprio à racionalidade ocidental a não ser multiplicando 

universalismos que tendem, no limite, a se excluírem mutuamente.  

A contra-antropologia, implicada na virada ontológica, propõe um 

caminho alternativo e complementar a essa crítica, uma vez que parte de 

uma problematização da partilha entre o ocidente e os seus outros, por 

meio da qual “nós” nos vemos a “nós mesmos” como humanos enquanto 

os “outros” são reduzidos, em termos de humanidade, a uma “Porção 

diminuta” (Viveiros de Castro, 2015, p. 9). Esse tipo análise busca 

aprofundar o movimento da inclusão das diferenças ao assentá-lo em um 

terreno propriamente cosmopolítico. A ideia aqui é fazer de cada sujeito 

 

8 Michaël Foessel (2012, p. 248), dentre outros, destaca uma tese comungada por diferentes 

correntes filosóficas ocidentais: a determinação do real pela identificação das experiências 

ao Mesmo e sua forma já dada, tendo como consequência considerar a alteridade na forma 

da relação exclusiva. 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

não apenas uma perspectiva marcada, social e culturalmente, sobre o 

mundo, mas uma perspectiva de mundo. O efeito político-pragmático da 

proposição cosmopolítica das diferenças passa então pela composição de 

um prodigioso pluriverso multinatural, o qual conjura um cosmos 

atravessado por “diferentes modos de existência” (Souriau, 2020) e por 

movimentos de subjetivação aberrantes (Lapoujade, 2015) que transgridem 

os limites das marcações socioculturais das identidades e das diferenças. 

Por isso, o cosmos implicado pela proposição cosmopolítica deve 

ser “Distinguido de qualquer cosmo ou mundo em particular”, tendo em 

vista que “Não há representante desse cosmos” e ninguém pode falar em 

seu nome (Stengers, 2023, p. 205). Nesse aspecto, a reflexão desenvolvida 

por Daniel Lambert da Silva (2016) sobre os modos cosmopolíticos de 

constituir mundo, seja entre coletivos humanos seja entre coletivos 

compostos por humanos e não-humanos, pode servir de esteio para uma 

problematização especulativa acerca do paradigma da inclusão.  

Para tanto, é preciso apreender sua descrição da cosmopolítica da 

identidade e da alteridade enquanto um duplo empírico-transcendental. 

Nessa leitura, a cosmopolítica da identidade operaria na condição de 

fundamento da inclusão, enquanto a cosmopolítica da alteridade 

delimitaria sua fenomenalidade empírica.  

Assim, afirma Lambert da Silva (2016), tanto Kant como Hegel 

apostavam em uma unificação totalizante da espécie humana, ao mesmo 

tempo em que defendiam a potência da maquinaria estatal dessa parte do 

mundo, a Europa, encarregada de legislar sobre todas as outras partes do 

mundo; e com isso, subsumindo os espaços múltiplos onde as diversas 

culturas florescem, uma vez que insiste em reiterar a Europa como o 

espaço de consumação inegociável da história do espírito9. 

 

9 Nesse diagnóstico, até mesmo a analítica do dasein heideggeriana terminaria por 

conceber a unificação da humanidade estabelecida com base em uma origem necessária e 

em uma forma específica de interioridade histórica, o que contribuiu para uma espécie de 

sacralização mítica do ocidente como a terra natal da razão. Os limites demasiadamente 

restritos dessa interioridade histórica ocidental, sabemos, é o que fez Deleuze e Guattari 

formularem sua crítica geofilosófica (Deleuze; Guattari, 1991, p. 91). 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

É sobre essa pretensa universalidade necessária que uma 

cosmopolítica da identidade foi erigida com todos os seus pressupostos 

cosmológicos inconfessos e inconscientes. Para essa configuração 

cosmopolítica, o outro torna-se, de direito e de fato, uma anomalia, um 

signo de contradições passiveis de serem subsumidas ou simplesmente 

descartadas porque consideradas desprovidas de inteligibilidade10. 

A cosmopolítica da identidade justifica a universalização da 

particularidade ocidental, articulando práticas que buscam instituir os 

muros e fronteiras da “cidadela transcendental da modernidade” contra o 

“estranho nômade” e suas potências anárquicas (Silva, 2016, p. 13). A 

unificação da humanidade exige a disjunção radical entre um plano da 

natureza e uma comunidade de seres racionais que faz com que qualquer 

diferença seja excluída para o campo da particularidade, do estranho e do 

anômalo. Não por acaso, os filosofemas ocidentais que desdobraram e 

justificaram os saberes, as políticas e as práticas agenciadas pela 

cosmopolítica da identidade passaram a ser duramente criticados e 

desconstruídos por diferentes correntes teóricas que buscaram, cada uma 

ao seu modo, redefinir léxicos, métodos de análise e de interrogação acerca 

das questões da raça e das diásporas, da diferença sexuada e de gênero, do 

pós-colonialismo e dos saberes subalternos e decoloniais. 

Nesse contexto, segundo Mbembe (2000), por toda parte onde as 

problemáticas levantadas por essas correntes foram levadas a sério, o 

resultado foi “um aprofundamento da reflexão sobre a natureza da ordem 

democrática e das condições éticas do viver junto” (p. III).  

Essas abordagens buscam instaurar novas maneiras de entrar em 

relação com outrem e com o mundo avançando no que Lambert da Silva 

(2016) designa como uma cosmopolítica da alteridade. Trata-se de uma 

cosmopolítica implicada com os processos de reconhecimento das 

diferenças tidas como desviantes em relação aos padrões majoritários 

(Bhabha, 1998; Said, 1978; Spivak, 2014). Assim, a cosmopolítica da 

 

10 Achille Mbembe (2018) mostrará como o signo “negro”, no seio da modernidade, passou 

a expressar toda uma relação imaginária e uma economia ficcional que caracteriza o 

discurso europeu em seu modo de pensar, classificar e imaginar os mundos distantes. 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

alteridade contribui para uma “descolonização epistemológica” (Quijano, 

1992; Mignolo, 2010) do próprio cosmopolitismo coercitivo e desigual 

presentificado no universalismo europeu, promovendo uma desobediente 

“provincialização da Europa” (Chakrabarty, 2000). 

A partir da questão da raça, Mbembe (2000), por exemplo, 

demarcou com precisão o modo como a cosmopolítica da alteridade 

passou a contestar a máquina de exclusões erigida pela modernidade-

colonialidade, por meio de uma “reviravolta espetacular”, na qual “[o 

nome negro] tornou-se o símbolo de um desejo consciente de vida, força 

pujante, flutuante e plástica” (Mbembe, 2000, p. 19). Mas, apesar disso, o 

próprio Mbembe reconhece nessa cosmopolítica um conjunto de 

ambiguidades e clivagens ainda difíceis de serem superadas 

analiticamente. O sinal de alerta aponta para o fato de que a cosmopolítica 

da alteridade possui uma espécie de limiar para aquém e além do qual a 

afirmação das diferenças corre o risco de se cristalizar e se enrijecer em 

torno de uma identidade fixa. 

Vale a pena evocar a reflexão de Judith Butler (2018) acerca da 

crítica feminista que, segundo ela, deve se voltar, por um lado, contra as 

afirmações totalizantes da economia significante masculinista, mas que, 

por outro lado, não deve evitar a autocrítica em relação aos gestos 

totalizantes do próprio feminismo. Assim, o espectro concreto das 

mulheres, como qualquer outra identidade, deveria ser considerado a partir 

de uma multiplicidade de interseções culturais, sociais e políticas, a fim de 

bloquear quaisquer concepções substancializadas que possam ensejar uma 

universalização que nada fará senão mimetizar o universal que se gostaria 

de criticar. Isso significa dizer que não se deve supor de antemão a 

existência de uma categoria de sujeitos que apenas necessitasse ser 

validada com marcadores como raça, classe, etnia ou sexualidade.  

Note-se que é justo nesse ponto que a cosmopolítica da alteridade 

revela suas insuficiências, uma vez que a produção de cartografias em 

nome das diferenças pode terminar operando apenas como uma forma de 

variação empírica das identidades substantivadas. Em termos 

foucaultianos, essa problemática aponta para o fato de que o paradigma da 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

inclusão poderia estar funcionando como uma espécie de duplo empírico-

transcendental, onde a cosmopolítica da identidade e a cosmopolítica da 

alteridade articulam o próprio jogo do Mesmo com o/s seu/s Outro/s.  

Para sair dessa dialética seria preciso experimentar diferentemente 

o próprio pensamento, abrindo um comparatismo superior em nossos 

modos de experimentação do pensamento (Freitas, 2018). Essa 

experimentação envolveria mais do que promover ou reconhecer 

alteridades epistêmicas, uma vez que a multiplicação de outros sujeitos não 

é capaz, por si só, de romper com os pressupostos ontológicos da imagem 

antropológica que rege os nossos sistemas de pensamento.  

Do ponto de vista da virada ontológica, isso se deve, dentre outros 

fatores, ao fato de que no centro mesmo da configuração antropológico-

humanista do pensamento ocidental reside uma forma de colonialidade 

ainda não suficientemente questionada: o governo da animalitas, uma 

espécie de salvaguarda da morada espiritual da presença humana. O animal 

permanece sendo o horizonte a partir do qual os humanismos florescem11. 

Tropeçamos aqui na pedra de toque de todo paradigma da inclusão da 

diferença, qual seja, a sua capacidade de problematizar as máquinas 

antropológicas que fundam a suposta universalidade da condição humana.  

O problema é que, nesse âmbito, nenhuma descolonização 

conceitual, por mais sofisticada que seja do ponto de vista analítico, vai 

longe antes de colocar em questão os próprios “universais culturais” 

(Kodjo-Grandvaux, 2013) que lhes servem de fundamento e motor da 

crítica. Daí porque embora admitamos que, a universalização da 

particularidade é um passo, política e pedagogicamente, importante ao 

permitir que indivíduos marcados em termos de raça, gênero, sexualidade 

etc. tenham seus direitos efetivamente reconhecidos, esse ainda é um passo 

 

11 Por isso, a pergunta fundamental de toda configuração antropológica, pergunta sempre 

reiterada mesmo que de forma inarticulada, é: “o que é o ser humano?”. Dispondo o ser 

humano em meio à totalidade dos entes, os humanismos reenviam suas respostas à 

condição do animal, ou seja, à condição de um que ao qual se agregaria algum tipo de 

qualidade específica: a inteligência, a fala, o luto etc. (Sloterdijk, 1999). 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

insuficiente para ultrapassar os limites ontológicos constituídos pela 

modernidade ocidental e os seus divisores excludentes.  

Nunca é demais lembrar que a ratio moderna pressupõe um mundo 

apreendido enquanto uma natureza unificada, ou seja, como um cosmos 

único, de um lado, e uma pluralidade cultural com suas múltiplas 

representações simbólicas ou visões do mundo, de outro. Por isso mesmo, 

a colonialidade epistêmica constituinte da antropologização dos saberes 

modernos revela-se mais profunda e mais fatídica em seus efeitos e 

agenciamentos políticos-pragmáticos. Dessa perspectiva, para além dos 

marcadores sociais da diferença, é preciso aprofundar a crítica filosófico-

educacional do paradigma da inclusão até aquilo que Lambert da Silva 

(2016) nomeia de marcadores cosmológicos, uma vez que a 

universalização da condição humana interpõe um limite antropocêntrico 

para a própria cosmopolítica da alteridade, ao fazer desta uma contraface 

meramente empírica (isto é, signo de uma diversidade fenomênica 

multicultural) da estrutura transcendental representada pela cosmopolítica 

da identidade, o que torna duvidosa a esperança em um diálogo inclusivo 

da pluralidade regido sob o fundo de uma mesma natureza humana. 

Note-se que é a crença em uma natureza humana comum que 

fundamenta o nomos governamental do universalismo europeu agenciado 

pelas máquinas antropológicas, antiga e moderna, que visam produzir o 

reconhecimento do humano precisamente na partilha entre animal e 

humano (Agamben, 2017); partilha sobre a qual se assenta todo fenômeno 

da racialização e da colonização (Lugones, 2014), mas, também, os 

discursos e as práticas do humanismo pedagógico (Sloterdijk, 1999).  

Como consequência, o paradigma da inclusão precisa, para além 

dos marcadores sociais da diferença, pensar os modos singulares como 

cada coletivo instaura suas próprias relações entre natureza e cultura, entre 

humanos e não-humanos, e, sobretudo entre animalidade e humanidade. 

Sem esse passo radical em direção aos fundamentos 

antropológicos que sustentam as asserções em defesa da inclusão das 

diferenças corremos o risco de deixar à margem uma certa exterioridade 

não identificável na qual se alojam as dimensões mais brutais da exclusão 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

(Mbembe, 2021). Do que resulta a necessidade de se pensar o paradigma 

da inclusão para além do solipsismo cósmico da metafísica ocidental 

(Viveiros de Castro, 2015), introduzindo nesse debate outros regimes 

ontológicos (Descola, 2005) capazes de redistribuir (e não só reconhecer) 

diferentemente os predicados associados à presença humana no mundo. 

Nesse contexto, o paradigma da inclusão precisaria universalizar o 

aberto, declinando, a cada vez, segundo uma multiplicidade de casos os 

modos singulares de expressão da humanidade12. Esse gesto não significa, 

reiteramos, ignorar ou transcender os signos definidores de nossos modos 

de vida e pertencimento, mas tecer continuamente um princípio (intensivo, 

relacional e movente) de inclusão das diferenças não essencialista e não 

antropocêntrico, considerando que a condição humana se configura em 

formas e contextos sempre precários, contingentes e instáveis. 

 

 

A inclusão das diferenças como um modo incomum de fazer parentes 

 

Em um dos seus textos mais poéticos, A floresta de cristal, 

Eduardo Viveiros de Castro (2006, p. 326), aborda um “plano de 

imanência xamânico” onde os indígenas, os mortos, os animais, enfim, 

todos os seres da floresta, emergem como diferentes modulações 

intensivas de uma mesma “humanidade molecular” ou “povo primordial”. 

A leitura atenta desse texto permite especular acerca de um estranho 

parentesco entre o paradigma da inclusão e o multinaturalismo 

ameríndio13, na medida em que buscam engendrar, de forma contingencial 

 

12 O desafio aqui é duplo. Primeiro porque isso não pode ser feito apenas por meio de uma 

crítica meramente epistêmica mesmo que decolonial. Segundo porque exige, para além da 

compreensão de que o círculo de desinibição, visto como uma alteridade, implica 

reconhecer que a vida, ela mesma, se constitua de uma multiplicidade de aberturas, algumas 

das quais, talvez, sejam inacessíveis ao mundo exclusivamente humano (cf. Bailey, 2023). 

13 Ambos comungariam de uma mesma preocupação com o comum enquanto uma espécie 

de inconsciente da política referido às situações de destituição subjetiva radical, ou seja, o 

comum enquanto lugar onde se desnuda a ausência mesma de fundamento – antropológico, 

metafísico etc. – da própria política. 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

e precária, alianças entre sujeitos marcados por uma heterogeneidade 

radical.  

Nos dois casos, se trata sempre de construir afinidades potenciais 

resultantes de alianças improdutivas e antireprodutivas, socialmente 

inatualizáveis, intensivas ou perspectivistas. Nessa direção, Viveiros de 

Castro (2002) pontua uma divisão entre os povos amazônicos, na qual “O 

parente próximo, genealógica ou espacialmente, está para o parente 

distante como a consanguinidade está para a afinidade” (Castro, 2002, p. 

122), distinguindo uma afinidade efetiva ou atual (como aquela dos 

cunhados e genros), uma afinidade virtual cognática (aqueles que podem 

vir a ser afins tais como primos cruzados) e uma afinidade potencial ou 

sociopolítica, essa última sendo, quase sempre, “Objeto de relações 

jocosas” (Castro, 2002, p. 131).  

A qualificação dessa afinidade potencial é vital para a análise do 

paradigma da inclusão da diferença que estamos propondo. Pois, ela toma 

forma na figura dos chamados “terceiros incluídos”: 

 

Os ternarismos inerentes ao regime amazônico de 

socialidade (consanguíneos, afins efetivos ou 

aparentados, afins potenciais ou não-aparentados; 

cognatos, não-cognatos, inimigos) encontram uma 

manifestação clara naquilo que eu chamaria de 

‘terceiros incluídos’. Chama de fato a atenção, em 

quase todas as sociedades amazônicas, a importância 

de relações institucionalizadas que guardam 

referência complexa às atitudes de parentesco. Tais 

posições ou relações não se caracterizam por uma 

mera exterioridade ao campo de parentesco, mas se 

articulam a esse campo de modos variados: inversão, 

neutralização, generalização, metaforização, e assim 

por diante. Na maior parte dos casos, esses terceiros 

incluídos estão associados de modo privilegiado ao 

lugar simbólico da afinidade (Viveiros de Castro, 

2002, p. 153). 

 

O ponto crítico do argumento defendido por Viveiros de Castro 

(2002) reside no fato de que embora a afinidade potencial seja formulada a 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

partir das regras ou da linguagem do parentesco, ela se projeta para fora do 

socius, para o seu exterior, a fim de apreender e incluir virtualmente os 

estranhos, ou seja, as pessoas não ligadas por laços de parentesco.  

A afinidade potencial designaria então o vínculo com pessoas não 

ligadas pelos laços de identificação social ou mesmo cosmológica, mas a 

quem endereçamos a intenção de demonstrar boas intenções, afeto, 

respeito ou cumplicidade. Assim, seja no mito e na escatologia seja na 

guerra e no rito funerário, a afinidade potencial “se ‘reduz’ a uma pura 

relação que articula termos justamente não-ligados”, de tal modo que o 

verdadeiro afim é aquele com quem se troca “Mortos e ritos, nomes e bens, 

almas e cabeças” (Viveiros de Castro, 2002, p. 157).  

Em outras palavras, a afinidade potencial é o que daria ao socius o 

que pensar, isto é, socializar, diríamos também incluir o Outro, isto é, tudo 

o que está fora do Mesmo. Logo, ao regime complementar da oposição 

“Entre consanguinidade e afinidade, submetido aos critérios do juízo 

formal analítico”, viria se sobrepor “Uma suplementaridade inerente ao 

caráter sintético da afinidade potencial, lugar onde ‘algo acontece’” 

(Viveiros de Castro, 2002, p. 161), isto é, abre uma diferença real.  

Por isso, a afinidade potencial é percebida como a primeira 

determinação da relação com a diferença, uma charneira ou dobradiça 

entre os domínios daqueles apreendidos como iguais e daqueles mais 

exteriores apreendidos justamente como estranhos ou estrangeiros14.  

Nos mundos ameríndios, estranhos ou estrangeiros, tanto na esfera 

do sagrado como na guerra, figuram como os alvos privilegiados da 

inimizade. Uma relação de afinidade potencial produziria, entretanto, uma 

espécie de embaralhamento espiritual; nem biológica nem sagrada, a 

concepção de inclusão implicada na afinidade potencial seria uma forma 

de incluir o desconhecido no âmago mesmo das relações sociais.  

Nos termos de nossa própria especulação, o paradigma da inclusão 

funcionaria de um modo análogo, uma vez que o que se busca incluir, de 

 

14 Afinal a afinidade intensiva ou potencial, um dos signos mais característicos da 

socialidade amazônica, toca a “rocha-mãe" das cosmologias ameríndias (Viveiros de 

Castro, 2007, p. 123). 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

fato, é uma pura relação diferencial, o que se faz pragmática e 

existencialmente transformando todo sujeito identificado como diferente 

em um afim potencial. A inclusão torna-se, nessa perspectiva, um modo 

incomum de fazer parentes, através de alianças que encontram seu 

esquematismo mais característico nas relações transespecíficas15.  

Fazer parentes significa, nesse contexto, criar conexões esquivas e 

esquizas de inclusão que passam pela destituição das diferenças 

antropológicas que nos subjetivam social e culturalmente. A inclusão 

significando a instauração de sínteses disjuntivas. Segundo Viveiros de 

Castro (2007, p. 113), as sínteses disjuntivas configuram-se como “O 

regime relacional característico das multiplicidades”.  

 

Pois as diferenças antropológicas, como significadas 

na linguagem da modernidade política, para adentrar 

as dialéticas políticas de inclusão e exclusão da 

universalidade cívica, só podem fazê-lo ao traduzir 

essas mesmas exclusões na linguagem da inaptidão à 

comunidade ou da inaptidão à propriedade (pela falta 

ou incapacidade ou pelo excesso). Essa dupla 

tradução “antropológica” da exclusão do campo 

político encontrou a sua unidade numa matriz central 

da antropologia europeia do século XIX, permitindo 

alojar num mesmo contínuo de alteridade e 

menoridade as crianças, os “selvagens” e os “loucos”, 

enquanto variantes de uma única e mesma deficiência 

(déficit de Outro ou excesso de “autoplastia”), tanto 

face ao universal da comunidade e sua lei quanto face 

ao universal da propriedade e sua troca (Silbertin-

Blanc, 2016, p. 17). 

 

O problema vital para o paradigma da inclusão é como passar de 

uma ordem extensiva a um campo intensivo, ontologicamente heterogêneo 

embora socialmente contínuo, que “não conhece distinção de pessoas nem 

de gêneros, tampouco conhece qualquer distinção de espécies, 

 

15 Relações transespecíficas são relações que inscrevem nossas existências em mundos nos 

quais as vidas humanas e não humanas se interpelam e influenciam mutuamente para 

construírem suas historicidades (Süssekind, 2018). 



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

particularmente a distinção entre humanos e não-humanos” (Viveiros de 

Castro, 2007, p. 114). O que permite pensar um contra-conceito de 

inclusão como devir, pois o devir seria a diferença na prática. 

 

O conceito de devir designa uma relação cuja 

apreensão é dificultosa dentro do quadro analítico do 

estruturalismo, no qual as relações funcionam como 

objetos lógicos molares, apreendidos essencialmente 

em extensão (oposições, contradições, mediações). 

Devir é uma relação real, molecular e intensiva que 

opera em um registro outro que o da relacionalidade 

ainda apenas epistêmica do estruturalismo [e também 

do pós-estruturalismo]. A síntese disjuntiva do devir 

não é possível segundo as regras dos jogos 

combinatórios das estruturas formais; ela opera nas 

regiões longe do equilíbrio habitadas pelas 

multiplicidades reais (Viveiros de Castro, 2007, p. 

116, acréscimos meus). 

 

Assim, se os marcadores sociais e culturais da diferença remetem a 

correlações simbólicas, estruturadas ou mediadas pela linguagem, os 

marcadores cosmológicos são reais, resultantes de um movimento do devir 

que desterritorializa os termos das relações que o próprio movimento 

estabelece. Os marcadores cosmológicos da diferença não são de ordem 

predicativa. Donde é possível afirmar que todo processo de inclusão da 

diferença implica uma relação contre nature, uma relação de captura, de 

contágio, de simbiose, enfim, uma relação entre corpos-mundos.  

O que não significa dizer que todo gesto de inclusão da diferença 

opere no acontecimento do devir. Há processos de inclusão extensivos, 

culturais, pedagógicos, sociopolíticos, como aqueles consumados pela 

cosmopolítica da alteridade descrita anteriormente. Mas, parafraseando 

Viveiros de Castro (2007), se a inclusão extensiva distingue identidades, a 

inclusão intensiva confunde diferenças, ou melhor, contra-efetua por 

síntese implicativa as diferenças contínuas que são atualizadas ou 

corporificadas em outro sentido. Nesse caso, a inclusão, menos que um 

direito ou um reconhecimento, produz uma zona de indistinção, de 

indiscernibilidade, um avizinhamento extremo, uma afinidade potencial, 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

uma filiação intensiva, enfim, uma aliança contra social. A importância 

desse argumento não deveria ser subestimada pela filosofia da educação. 

 

 

Para in-concluir então: apostar em um paradigma da inclusão 

disposto ao mistério 

 

Uma primeira lição a ser extraída dessa aproximação especulativa 

entre o paradigma de inclusão da diferença e a virada ontológica expressa 

no perspectivismo ameríndio é a urgência de pensarmos os processos de 

inclusão na interseção entre os dispositivos de sujeição social e os de 

servidão maquínica, entre as semióticas significantes e simbólicas e a 

pragmática dos signos assignificantes que afetam os corpos e os modos de 

existência (Lazzarato, 2014).  

Com isso, talvez, seja possível fazer entrar em cena processos de 

uma formação humana sem forma que emergem das “lutas pretas, 

indígenas, feministas, ecológicas e queer” (Ruiz; Vourloumis, 2023, p. 34). 

O que permitiria ao paradigma de inclusão da diferença se adensar como 

uma nuvem carregada anunciando a tempestade, abrindo um pensamento 

em torno da formação humana aquém e além da forma homem que 

despotencializa os processos de constituição experimental da vida16.  

Nesse contexto, o paradigma de inclusão da diferença mais do que 

produzir conhecimentos e propor diretrizes normativas, desdobrariam 

gestos que devolveriam o mistério aos processos de formação do humano.  

Ao abrir uma escuta para as ressonâncias cosmopolíticas 

implicadas nos corpos que encarnam o devir-mundo da vida, o paradigma 

de inclusão da diferença contribuiria para alterar sensivelmente os modos 

como problematizamos a condição de sujeito desvinculada dos aparatos 

que instituem ou destituem nossa persona. A decisão teórico-prática que se 

toma aqui passa pelo engajamento ético-estético-existencial do campo 

filosófico-educacional em um movimento de reversão experimental do 

 

16 Não por acaso, Lazzarato (2014) enfatiza que as teorias críticas têm negligenciado todo 

um universo maquinocêntrico que não se limita às máquinas antropológicas ocidentais.  



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

antropologismo. Engana-se, no entanto, quem acredita que esse seja um 

desafio estritamente epistemológico, pois a questão não é legitimar o ponto 

de vista da diferença contraposto a outros pontos de vista, mas pensar a 

diferença enquanto ponto de vista. 

Uma segunda lição, mais difícil, posta pela virada ontológica ao 

campo filosófico-educacional pode ser sintetizada em uma pergunta: é 

possível incluir os vírus e os mortos em nossos saberes, práticas e políticas 

de inclusão da diferença? A pergunta não é retórica e visa evidenciar que a 

inclusão do não-humano se tornou uma pedra de toque, talvez, o signo 

mais precário do ethos pedagógico na atualidade (Freitas, 2020a) 17. 

É diante dessa última questão que o imperativo de “Ficar com o 

problema” (Haraway, 2023) nos cobra seu preço mais elevado, uma vez 

que, sim, uma multidão de espectros passou a assombrar o mundo da 

educação e seus dispositivos de inclusão. Uma verdadeira multidão 

ontológica constituída por espíritos, deuses, máquinas, aliens, rios-avôs, 

florestas que pensam (Freitas, 2019), cuja inclusão em nossos sistemas de 

pensamento requer um exercício radical de atentividade.  

Assim, é urgente aprendermos a compor novas alianças na luta 

contra a hegemonia do modelo naturalista-ocidental, endossado pelos 

dispositivos coloniais e neoliberais que assujeitam a rede da vida. 

Além disso, como sabemos, os próprios predicativos da identidade 

e da diferença são mediados pelo aparato de conhecimento e valores de 

cognição de uma estrutura antropocêntrica que replica, em escala global, 

um tipo de ontologia que naturaliza as múltiplas formas de violência como 

elemento constitutivo do controle da vida em sua multiplicidade.  

A necropolítica é, também, multi e transespecífica. Logo, o sentido 

de inclusão que vimos discutindo passa pela subversão dos conceitos 

 

17 Não faz muito tempo, nossas epistemologias se viram acossadas pelo vírus da Covid-19 

que infectou o corpo já combalido de uma filosofia da educação ainda movida pelos vetores 

autoimunes de suas máquinas antropocêntricas (Freitas, 2020b). As lentes filosóficas do 

anthropos não nos permitiram ver bem o que se passava e o que permanece ainda se 

passando. Um vírus veio nos acordar do sono antropológico que nos cega, imobiliza e 

insensibiliza ao ponto de não sabermos ainda, desde o mundo da educação, como fazer o 

luto pelas mais de setecentas mil vidas que nos foram ceifadas. 



Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

modernos que excepcionalizam o antropos, a fim de retirá-lo do seu 

isolamento metafísico. Ora, se pensar pressupõe estar à altura do 

acontecimento sob cujo signo nascemos e que continua a nos atravessar, 

não seria esse o acontecimento secreto que cintilando desde um passado 

imemorial nos convoca hoje a lhes dar o máximo de chance, a fim de 

efetuar um pensamento aberto ao pluriverso e resistir à axiomática do 

capital e à organização da vida em um único parque humano. 

Para Achille Mbembe (2020), a difusão massiva das técnicas de 

fraturamento, combustão, quebra, fissuração, intoxicação, punção, 

demolição – todo um conjunto de procedimentos de extração – interpela 

material e espiritualmente os corpos e as vidas não apenas em sua 

dimensão extensa, mas sobretudo em sua dimensão intensiva, vibrátil, 

energética, psíquica, inconsciente, química, molecular. 

A finalidade do brutalismo neoliberal é reatualizar a lógica do 

extermínio ao identificar como matáveis de antemão certos corpos 

(humanos, animais, vegetais, minerais) cujas forças vivas serão 

expropriadas pelo capital, o que implica uma multiplicação exacerbada dos 

dispositivos de monitoramento dos modos de aparição e existência que, 

acoplados a um processo de fronteirização, em vez da abertura à diferença 

e à criação de vínculos, suscita os mais diversos tipos de encarceramento e 

confinamento dos corpos e das mentes. Situação que coaduna com a 

expropriação do comum, uma vez que a política deixa de ser criação de 

relações para se resumir à guerra, ao policiamento, à logística dos corpos.  

Esse diagnóstico convoca-nos à instauração de um pensamento da 

inclusão cuja referência não seja a Humanidade, mas a diferença exultante 

das humanidades. Mas, para isso, é preciso reaprender a mobilizar o 

“vibranium” da terra e suas “gigantescas jazidas animistas” (Mbembe, 

2020, p. 31) a fim de impulsionar um novo devir planetário capaz de 

repatriar o humano ao mistério do cosmos. A perda desse mistério nos 

colocou nesse “Momento crucial em que é preciso aprender a reinventar 

tudo: os conceitos, as abordagens, os hábitos, os métodos, as ferramentas 

[...]. Temos de aprender a reinventar tudo. É a possibilidade que nos resta 

para evitar o cosmocídio de nosso planeta” (Tansi, apud Bona, 2020, p. 9).  



Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Esse aprendizado passa pela escuta dos coletivos que sabem 

sobreviver em meio às ruínas (Tsing, 2022); sonhar para intensificar a vida 

de animais, plantas, espíritos, cujas existências estão sendo testemunhadas 

por maneiras distintas de pensar, escrever, pintar, desenhar, falar, sentir, 

escutar; afirmar o direito de diferir que potencializa a força vital de criação 

que atravessa todos os viventes, devolvendo-os ao mistério. 

O mistério, dimensão quase nunca tematizada pela filosofia da 

educação, é justamente a contraface energética da configuração 

antropológica-humanista dos sistemas de pensamento regidos pela 

racionalidade moderna: o desencantamento da natureza e o cercamento das 

fronteiras do espírito humano. Vale reiterar então, ao final dessa reflexão, 

que, para muitos coletivos, os corpos a serem incluídos no mundo da 

educação não obedecem às fronteiras do que delimitamos como uma vida. 

Com essa premissa, concluímos defendendo a urgência de articular 

perspectivas nas quais os corpos em fluxo nas teias da vida, da não vida e 

da entrevida possam efetivamente conquistar um lugar em nossos sistemas 

de pensamento, serem incluídos e contarem como sujeitos da educação. 

 

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. O aberto: o homem e o animal. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2017. 

BAILEY, Christiane. La vie végétative des animaux: La destruction 

heideggérienne de l’animalité comme reduction biologique. PhaenEx, Phoenix, v. 

2, n. 2, p. 81-123, 2007. DOI: https://doi.org/10.22329/p.v2i2.405. Disponível em: 

https://phaenex.uwindsor.ca/index.php/phaenex/article/view/405. Acesso em: 29 

nov. 2023. 

BALIBAR, Étienne. Citoyen-sujet et autres essais d’anthropologie 

philosophique. Paris: PUF, 2011. DOI: https://doi.org/10.3917/puf.balib.2011.02 

PMid:21551303 PMCid:PMC3133259 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998. 

BONA, Dénètem Touam. Cosmopoéticas do Refúgio. Florianópolis: Cultura e 

Barbárie, 2020. 

BRYANT, Levi; SRNICEK, Nick; HARMAN, Graham (Ee.) The speculative 

turn: continental materialism and realism. Open Source, 2011. Disponível em: 

https://doi.org/10.22329/p.v2i2.405
https://phaenex.uwindsor.ca/index.php/phaenex/article/view/405
https://doi.org/10.3917/puf.balib.2011.02


Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

http://www.repress.org/book-

Files/OA_Version_Speculative_Turn_9780980668346.pdf. Acesso em: 3 mai. 

2014. 

BUTLER, Judith. Corpos em aliança e a política das ruas: notas para uma teoria 

performativa de assembleia. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 

CARNEIRO DA CUNHA, Manuela. Os mortos e os outros: Uma análise do 

Sistema Funerário e da Noção de Pessoa entre os índios Krahó. São Paulo: 

Hucitec, 1978. 

CHAKRABARTY, Dipesh. Provincializing Europe. Postcolonial Thought and 

Historical Difference. Princeton: Princeton University Press, 2000. 

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: 

Boitempo, 2021. 

DANOWSKI, Déborah; VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Há um mundo por 

vir? Ensaio sobre os medos e os fins. Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2014. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a Filosofia? São Paulo: Editora 

34, 2011. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs. vol. 5. São Paulo: Editora 34, 

1997. 

DERRIDA, Jacques. Le droit à la philosophie d’un point de vue cosmopolitique. 

Paris: Éditions Unesco Verdier, 1997. 

DESCOLA, Philippe. Par-delà nature et culture. Paris: Éditions Gallimard, 2005. 

DESPRET, Vinciane. Um brinde aos mortos: histórias daqueles que ficam. São 

Paulo: n-1 Edições, 2023. 

DREYFUS, Hubert; RABINOW, Paul. Michel Foucault: uma trajetória filosófica. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. 

ESCOBAR, Arturo. The ‘ontological turn’ in social theory. A Commentary on 

‘Human geography without scale’. Transactions of the Institute of British 

Geographers, London, v. 32, n. 1, p. 106-111, 2007. DOI: 

https://doi.org/10.1111/j.1475-5661.2007.00243.x 

ESPOSITO, Roberto. Bíos. Lisboa: Edições 70, 2010. 

ESPOSITO, Roberto. El dispositivo de persona. Buenos Aires: Amorrortu, 2011.  

ESPOSITO, Roberto. As pessoas e as coisas. São Paulo: Rafael Copetti Editor, 

2016. 

http://www.repress.org/book-Files/OA_Version_Speculative_Turn_9780980668346.pdf
http://www.repress.org/book-Files/OA_Version_Speculative_Turn_9780980668346.pdf
https://doi.org/10.1111/j.1475-5661.2007.00243.x


Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

FABRIS, Eli Terezinha; KLEIN, Rejane Ramos (Orgs.). Inclusão e biopolítica. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

FAVRET-SAADA, Jeanne. Être Afecté. Gradhiva: Revue d’Histoire et 

d’Archives de l’Anthropologie, v. 8, p. 3-9. 1990. DOI : 

https://doi.org/10.3406/gradh.1990.1340 

FOESSEL, Michaël. Après la fin du monde. Critique de la raison apocalyptique. 

Paris: Éditions du Seuil, 2012. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 

1977. 

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências 

humanas. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do Saber. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2000. 

FOUCAULT, Michel. O corpo utópico: as heterotopias. São Paulo: Edições n-1, 

2013. 

FOUCAULT, Michel. Aulas sobre a vontade de saber: curso no Collège de 

France (1970-71). São Paulo: WMF Martins Fontes, 2014. 

FREITAS, Alexandre Simão. Contribuições do perspectivismo ameríndio para as 

pesquisas em Filosofia da Educação. Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos, 

Brasília, v. 99, n. 252, p. 387-403, 2018. DOI: https://doi.org/10.24109/2176-

6681.rbep.99i253.3731 

FREITAS, Alexandre Simão. Geontologia e as artes neoliberais de governo: educar os 

corpos para além do imaginário do carbono. Revista Pro-Posições, São Paulo v. 30, p. 

1-21, 2019. https://doi.org/10.1590/1980-6248-2017-0136 

FREITAS, Alexandre Simão. Corpos alterados, corpos ingovernáveis: cartografias 

ético-estéticas para segurar o céu pelas diferenças. Educação e Filosofia, 

Uberlândia, v. 33, n. 68, p. 617–642, 2020a. Disponível em: 

https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/51965. Acesso em: 

26 fev. 2024. DOI: https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v33n68a2019-51965 

FREITAS, Alexandre Simão. No meio da ontologia havia um vírus: notas acerca 

de uma abertura cosmopolítica em tempos de pandemia. Voluntas Revista 

Internacional de Filosofia, Santa Maria, v. 11, p. 1-15, 2020b. DOI: 

https://doi.org/10.5902/2179378643631.  

GOLDMAN, Márcio. Uma categoria do pensamento antropológico: a noção de 

pessoa. In: GOLDMAN, Márcio. Alguma Antropologia. Rio de Janeiro: Relume 

Dumará, 1999. p. 20-35. 

https://doi.org/10.3406/gradh.1990.1340
https://doi.org/10.24109/2176-6681.rbep.99i253.3731
https://doi.org/10.24109/2176-6681.rbep.99i253.3731
https://doi.org/10.1590/1980-6248-2017-0136
https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/51965
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v33n68a2019-51965
https://doi.org/10.5902/2179378643631


Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins 

Fontes, 2002. 

HARAWAY, Donna. O manifesto das espécies companheiras: cachorros, pessoas 

e alteridade significativa. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

HARAWAY, Donna. Ficar com o problema: fazer parentes no Chthuluceno. São 

Paulo: n-1 Edições, 2023. 

HOLBRAAD, Morten Axel; PEDERSEN, Martin. The ontological turn: an 

anthropological exposition. Cambridge: Cambridge University Press, 2017. DOI: 

https://doi.org/10.1017/9781316218907 

HONNETH, Axel; FRASER, Nancy. Redistribution or recognition? London: 

Verso, 2003. 

INGOLD, Tim. Being Alive: essays on movement, knowledge and description. 

Londres: Routledge, 2011. DOI : https://doi.org/10.4324/9780203818336 

KODJO-GRANDVAUX, Séverine. Philosophies Africaines. Paris: Présence 

Africaine, 2013. DOI : https://doi.org/10.3917/epa.kodjo.2013.01 

LAPOUJADE, David. Os movimentos aberrantes. São Paulo: n-1 edições, 2015. 

LATOUR, Bruno. Politics of nature: how to bring the sciences into democracy. 

Cambridge: Harvard University Press, 2004. DOI: 

https://doi.org/10.4159/9780674039964 

LAZZARATO, Maurizio. Signos, Máquinas, Subjetividades. São Paulo: Editora 

Sesc, 2014. 

LOPES, Rodrigo Barbosa. Imagem do pensamento: do antropológico ao 

acontecimento na educação. Curitiba: Appris, 2022. 

LOPES, Maura Corcini; FABRIS, Eli Henn. Inclusão e educação. Belo Horizonte: 

Autêntica editora, 2017. 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos 

Feministas, Florianópolis, v. 22, n. 3, p. 935-952, 2014. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0104-026X2014000300013.  

MARTIN, Nastassja. Escute as feras. São Paulo: Editora 34, 2021. 

MAUSS, Marcel. Uma categoria do espírito humano: a noção de pessoa, a noção 

do eu. In: MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. São Paulo: Cosac & 

Naify, 2003. p. 367-397. 

MBEMBE, Achille. De La Postcolonie. Paris: Karthala, 2000. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

https://doi.org/10.1017/9781316218907
https://doi.org/10.4324/9780203818336
https://doi.org/10.3917/epa.kodjo.2013.01
https://doi.org/10.4159/9780674039964
https://doi.org/10.1590/S0104-026X2014000300013


Um espectro ronda o mundo da educação: inclusão, diferença e cosmopolíticas 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: n-1 edições, 2021. 

MIGNOLO, Walter D. Cosmopolitanism and the de-colonial option. Studies in 

Philosophy and Education, v. 29, n. 2, p. 111-127, 2010. DOI: 

https://doi.org/10.1007/s11217-009-9163-1 

PAGNI, Pedro Angelo. A inclusão como um paradoxo da biopolítica: 

contribuições de Roberto Esposito. São Paulo: PPGE Unesp-Marília, 2023. 

PIERUCCI, Antônio Flávio. Ciladas da diferença. São Paulo: Editora 34, 1999. 

POVINELLI, Elizabeth. Geontologias: um réquiem para o liberalismo tardio. São 

Paulo: Ubu Editora, 2023. 

QUIJANO, Anibal. Colonialidad y modernidad/racionalidad. Perú Indígena, 

Lima, v. 13, n. 29, p.11-20, 1992. 

RUIZ, Sandra; VOURLOUMIS, Hypatia. Formação humana sem forma: 

caminhos para o fim deste mundo. São Paulo: Sobinfluencia edições, 2023. 

SAFATLE, Vladimir. Cinismo e falência da crítica. São Paulo: Boitempo, 2008. 

SAID, Edward. Orientalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 1978. 

SILBERTIN-BLANC, Guillaume. Psicanálise, diferenças antropológicas e formas 

políticas: para introduzir a diferença intensiva. Lacuna: uma revista de 

psicanálise, São Paulo, n. 1, p. 10, 2016. Disponível em: 

https://revistalacuna.com/2016/05/22/para-introduzir-a-diferenca-intensiva. 

Acesso em: 31 mar. 2024. 

SILVA, Cleber D. L. Uma só ou várias fontes cosmopolíticas? Revista Territórios, 

v. 3, n. 6, p. 1-25, 2016. Disponível em: 

https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/uma-so-ou-varias-fontes-

cosmopoliticas/. Acesso em: 21 mar. 2023. 

SILVA, Tomaz Tadeu. Documentos de identidade: uma introdução às teorias do 

currículo. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 

SLOTERDIJK, Peter. Regras para o parque humano. São Paulo: Estação 

Liberdade, 1999. 

SOURIAU, Étienne. Diferentes modos de existência. São Paulo: n-1 Edições, 

2020. 

SPIVAK, Gayatri. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte, Editora UFMG, 

2014. 

STENGERS, Isabelle. Penser avec Whitehead: une libre et sauvage création de 

concepts. Paris: Seuil, 2002. 

https://doi.org/10.1007/s11217-009-9163-1
https://revistalacuna.com/2016/05/22/para-introduzir-a-diferenca-intensiva/
https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/uma-so-ou-varias-fontes-cosmopoliticas/
https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/uma-so-ou-varias-fontes-cosmopoliticas/


Alexandre Simão de Freitas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74897, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 31 

STENGERS, Isabelle. The Cosmopolitical Proposal. In: LATOUR, Bruno; 

WEIBEL, Peter. Making Things Public: Atmospheres of Democracy. Cambridge: 

The MIT Press, 2005. p. 994-1.003. 

STENGERS, Isabelle. Uma outra ciência é possível: manifesto por uma 

desaceleração das ciências. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2023. 

SÜSSEKIND, Felipe. Natureza e Cultura: Sentidos da diversidade. Interseções: 

Revista de Estudos Interdisciplinares, Rio de Janeiro, v. 20, n. 1, p. 236-254, 

2018. DOI: https://doi.org/10.12957/irei.2018.35915 

TSING, Anna. O cogumelo no fim do mundo: sobre a possibilidade de vidas nas 

ruínas do capitalismo. São Paulo: n-1 Edições, 2022. 

VALENTIM, Marco Antonio. Amazona vittata: Notas sobre cosmopolítica e 

xenocídio. Revista Direito e Práxis, Rio de Janeiro, v. 9, n. 4, p. 1-17, 2018. DOI: 

https://doi.org/10.1590/2179-8966/2018/37910 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O problema da afinidade na Amazônia. In: 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem. São Paulo, 

Cosac & Naify, 2002. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A floresta de cristal: notas sobre a ontologia 

dos espíritos amazônicos. Cadernos de Campo, São Paulo, v. 15, n. 14-15, p. 319-

338, 2006. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v15i14-15p319-338. 

Disponível em: https://revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50120. 

Acesso em 13 jul. 2023. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Filiação intensiva e aliança 

demoníaca. Novos Estudos Cebrap, São Paulo, n. 77, p. 91-126, 2007. Disponível 

em: http://www.scielo.br/pdf/nec/n77/a06n77.pdf. Acesso em: 26 jul. 2023. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000100006 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Metafísicas canibais. Elementos para uma 

antropologia pós-estrutural. São Paulo: Cosac Naify, 2015. 
 

Data de registro: 14/08/2024 

Data de aceite: 18/12/2024 

https://doi.org/10.12957/irei.2018.35915
https://doi.org/10.1590/2179-8966/2018/37910
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v15i14-15p319-338
https://revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50120
http://www.scielo.br/pdf/nec/n77/a06n77.pdf
https://doi.org/10.1590/S0101-33002007000100006

