
Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 1 

  Debate sobre as perspectivas essencialista e 

existencialista da educação: um estudo a partir de 

Platão e de Sartre 
 

 

Márcio Luiz Silva* 

Eduardo Sarquis Soares** 

Ricardo de Oliveira Toledo*** 

 

Resumo: O objetivo deste manuscrito consistiu no debate sobre o essencialismo e 

o existencialismo na educação, a partir das principais obras de Platão e Sartre, 

abordando a liberdade e a alteridade como elementos substanciais de qualquer 

projeto pedagógico que tenha no educando sua primazia. O essencialismo afirma a 

metafísica da educação, numa paideia centrada na eîdos, tida como um produto 

acabado e acessível somente pela razão, via dialética, negligenciado o sujeito 

enquanto agente ativo no processo de aprendizagem. Antagonicamente, o 

existencialismo nega o “ser-em-si”, uma essência, eterna e imutável ou um 

modelo pedagógico, em nome de um projeto educacional em constante 

construção, que tem no “ser-para-si” e no “ser-para-o-outro” perpassados pela 

liberdade e pela alteridade, seus elementos essenciais. 

 

Palavras-chave: Alteridade; Eîdos; Liberdade; Paideia; Virtude. 

  

 

* Doutor em Geociências pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). Professor no 

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Sul de Minas Gerais 

(IFSULDEMINAS). E-mail: marcgeo10@yahoo.com.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7868660110508688. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1047-5128.  

** Doutor em Educação pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professor na 

Universidade Federal de São João Del-Rei (UFSJ). E-mail: esarquis@ufsj.edu.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/3425625272053422. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4651-3840.  

*** Doutor em Filosofia pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Professor 

na Universidade Federal de São João Del-Rei (UFSJ). E-mail: ricardotoledo@ufsj.edu.br. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/6391926168970782. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-

6346-1563.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74738  

  

mailto:marcgeo10@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/7868660110508688
https://orcid.org/0000-0002-1047-5128
mailto:esarquis@ufsj.edu.br
http://lattes.cnpq.br/3425625272053422
https://orcid.org/0000-0003-4651-3840
mailto:ricardotoledo@ufsj.edu.br
http://lattes.cnpq.br/6391926168970782
https://orcid.org/0000-0002-6346-1563
https://orcid.org/0000-0002-6346-1563
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74738
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74738


Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

  

Debate on the essentialist and 

existentialist perspectives of education: a 

study from Plato and Sartre 

 

Abstract: The purpose of this manuscript 

was to debate essentialism and 

existentialism in education, based on the 

main works of Plato and Sartre, addressing 

freedom and alterity as substantial 

elements of any pedagogical project that 

has primacy in the student. Essentialism 

affirms the metaphysics of education, in a 

paideia centered on eîdos, seen as a 

finished product and accessible only 

through reason, via dialectics, neglecting 

the subject as an active agent in the 

learning process. Antagonistically, 

existentialism denies “being-in-itself”, an 

eternal and immutable essence or a 

pedagogical model, in the name of an 

educational project in constant 

construction, which has in “being-for-

itself” and “being-for-the-other” permeated 

by freedom and alterity, its essential 

elements. 

 

Keywords: Otherness; Eîdos; Freedom; 

Paideia; Virtue. 

 Debate sobre las perspectivas esencialista 

y existencialista de la educación: un 

estudio a partir de Platón y Sartre 

 

Resumen: El objetivo de este manuscrito fue 

debatir el esencialismo y el existencialismo 

en la educación, a partir de las principales 

obras de Platón y Sartre, abordando la 

libertad y la alteridad como elementos 

sustanciales de cualquier proyecto 

pedagógico que tenga su primacía en el 

estudiante. El esencialismo afirma la 

metafísica de la educación, en uma paideia 

centrada en el eîdos, vista como un producto 

terminado y accesible solo por la razón, a 

través de la dialéctica, descuidando al sujeto 

como agente activo en el proceso de 

aprendizaje. Antagónicamente, el 

existencialismo niega el “ser en-sí”, esencia 

o modelo pedagógico eterno e inmutable, en 

nombre de un proyecto educativo en 

constante construcción, que tiene en el “ser 

para-sí” y el “ser-para-el-otro” permeado por 

la libertad y la alteridad, sus elementos 

esenciales. 

 

Palabras clave: Alteridad; Eîdos; Libertad; 

Paideia; Virtud. 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

A perspectiva essencialista ou metafísica e a abordagem 

existencialista (que possui uma similaridade com a concepção histórico-

social) sempre permearam o processo de pensar e de se fazer educação. 

Enquanto a primeira concebe um ideal de educação, estruturada como um 

modelo-acabado a ser seguido e possível somente pela razão, a perspectiva 

existencialista define a educação como um processo inacabado, que 

pressupõe uma relação livre consigo mesmo, com o outro e com o meio, 

no espaço-tempo. Assim, até que ponto e em qual sentido essas 

perspectivas persistem e influenciam o desenvolvimento de competências 

do indivíduo no processo de aprendizagem e na construção de um projeto 

educacional que privilegie o ser? 

Temas filosóficos associados a práticas sociais são amplamente 

explorados na literatura acadêmica. Contrastes entre abordagens 

essencialista e existencialista podem ser encontrados, por exemplo, em 

Waterman (2014). O autor explora a possibilidade de construir uma 

integração dos conceitos de identidade e sentido, na psicologia, a partir do 

rastreamento histórico do tratamento de ambos na perspectiva filosófica. 

Tal rastreamento permite verificar evoluções separadas desses conceitos e 

análises a partir de perspectivas essencialistas e existencialistas. Pandey 

(2025) também explora questões relacionadas à identidade, contrastando o 

essencialismo com o existencialismo e tomando este último como uma 

resposta às limitações do primeiro. O autor aborda a literatura e práticas 

políticas como campo de investigação. Yolcu e Sari (2022), por outro lado, 

expõem crenças filosóficas de licenciandos que fundamentariam futuras 

práticas pedagógicas. Para eles, a filosofia da educação poderia oferecer 

orientações sobre como ensinar e, ainda, sobre alternativas às abordagens 

de ensino em curso. Encontram indícios de que temas debatidos em uma 

perspectiva histórica e social se alinham mais ao existencialismo e ao que 

chamam de “progressivismo”. Por outro lado, técnicas de ensino, mais 

conservadoras, são associadas ao essencialismo e ao “perenialismo”. 

Conclusões bastante similares podem ser encontradas em Aslan (2022), 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

quem investiga crenças de professores do ensino fundamental. Kilag et al. 

(2023) colocam em perspectiva dois sistemas de ensino, o das Filipinas e o 

da Finlândia. Enquanto a proposta do sistema educacional das Filipinas é 

mais diretiva e a da Finlândia mais flexível e aberta a experimentações, a 

primeira é associada ao essencialismo e a segunda, ao existencialismo. No 

caso brasileiro, Magrone (2003) apresenta uma resenha do livro 

Introdução Histórico-Crítica às Pedagogias Acríticas: Essencialismo e 

Existencialismo, de Geraldo Lopes de Souza. Magrone faz referência a 

tensões entre a filosofia contemporânea e os interesses cotidianos da 

grande maioria da população. A filosofia profissional, assim como teorias 

da educação, teria se distanciado do público mais amplo ao ser submetida a 

um “intenso processo de desencantamento”. Nesse sentido, Magrone 

elogia a obra de sua resenha, considerando que o autor fez um esforço no 

sentido de tornar compreensíveis movimentos no campo educacional desde 

séculos anteriores. Novamente o essencialismo surge como um viés 

associado a correntes conservadoras enquanto que o existencialismo se 

apresenta como uma alternativa às interpretações mais engessadas das 

práticas escolares.  

A proposta do presente manuscrito vai ao encontro desse esforço, 

quando se considera eventos da prática de sala de aula e procura-se 

verificar o que o existencialismo pode oferecer no sentido de expandir o 

campo de possibilidades de interpretação dos acontecimentos.  

Ex positis, o objetivo deste artigo consiste no debate sobre o 

essencialismo e o existencialismo na educação, analisando o sentido, limite 

e alcance destas perspectivas, que se antagonizam, a partir da abordagem 

da autonomia do ser e da alteridade presentes nas principais obras de 

Platão e de Sartre. 

A concepção essencialista, que busca a unidade na multiplicidade 

dos seres, ou seja, a essência, imutável e eterna, que caracteriza cada coisa, 

possui suas raízes e fundamentos nas obras platônicas e, por isso, 

privilegiou-se, neste artigo, o filósofo Platão como importante 

representante desta perspectiva. No viés existencialista, que possui em 

Sartre um dos principais expoentes, a educação e todas as suas dimensões 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 5 

somente adquirem sentidos a partir da existência humana, capaz de 

construir o “ser-para-si” em sintonia com o “ser-para-o-outro”. 

Neste trabalho, fez-se a opção, ao lado do idealismo platônico, 

pela abordagem da liberdade e da alteridade, dois elementos que permeiam 

a ontologia sartreana. 

Posta no universo escolar, esta problematização proporcionará a 

discussão da autonomia do discente face às diversas dimensões da sua 

formação, seja intelectual, relacional ou emocional. 

 

 

O indivíduo livre: Um antigo problema ontológico para a educação 

essencialista 

 

Como bem aponta Santos (2005), a educação em Platão tem como 

objetivo formar indivíduos capazes de compreender e praticar a verdade, a 

justiça e o bem, que são as ideias supremas do mundo inteligível. Para 

isso, é preciso que o educando saia da condição de ignorância e ilusão, 

representada pela caverna, onde só vê as sombras das coisas sensíveis, e 

ascenda à luz do conhecimento racional, representada pelo mundo exterior, 

onde pode contemplar as formas perfeitas e universais das coisas. O 

educador deve conduzir o educando a questionar as suas opiniões e 

crenças, a buscar as definições essenciais dos conceitos e a alcançar as 

verdades universais. A educação em Platão é uma paideia, ou seja, uma 

formação integral do homem, que abrange os aspectos físicos, morais e 

intelectuais.  

Na visão de Souza (2012) o conhecimento em Platão é um 

processo educativo e filosófico, que se baseia na reminiscência, ou seja, na 

recordação das ideias (eîdos) que a alma contemplou antes de encarnar no 

corpo. É uma ascensão gradativa e hierárquica, que segue uma divisão de 

graus e objetos de acordo com a capacidade cognitiva do sujeito. Envolve 

uma orientação ética e política, com foco no bem supremo, que é a ideia 

do bem. Implica uma conversão da alma, que se volta da escuridão para a 

luz, da ignorância para a sabedoria, da injustiça para a justiça.  



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

Em A República, escrito entre 387 a.C. e 370 a.C., Platão (2017) 

apoia em pilares metafísicos seu projeto educacional para a construção de 

uma cidade ideal. Acredita que, majoritariamente, aquilo que define o 

lugar e as possibilidades de um indivíduo na sociedade e, 

subsequentemente, no ambiente formativo, é algo antecedente à sua vida 

temporal. Portando uma crença na migração da alma, procura demonstrar 

que a relação que certa pessoa possui com o conhecimento e com a práxis 

é prioritariamente determinada pela maneira como se relacionou com as 

verdades ideais durante o período em que estava fora de um corpo. Isto 

fica claro no “mito de Er”, no Livro X da obra supracitada, no qual a vida 

humana (ou existência) é delimitada, sobretudo, a partir de escolhas 

anteriores à reencarnação da alma. Nas palavras de Platão (2017, p. 490): 

“Não é um gênio que vos escolherá, mas vós escolhereis o gênio. O 

primeiro a quem a sorte couber, seja o primeiro a escolher uma vida a que 

ficará ligado pela necessidade. [...] A responsabilidade é de quem escolhe” 

(Pl., Resp., X, 617e). Diante das almas estariam dispostas várias espécies 

de vida, tanto de animais quanto de seres humanos, e destas últimas seria 

necessário escolher entre a tirania, a fama, a beleza, a força e o vigor, o 

apego pelas coisas terrenas ou o amor pela verdade e pela sabedoria. Logo, 

no sorteio para a escolha da vida futura, mesmo “Quem vier por último, se 

escolher com inteligência e viver honestamente, espera-o uma vida 

agradável, e não uma desgraçada” (Pl., Resp., X, 619b). Até as habilidades 

de uma pessoa estariam condicionadas à sua preexistência, como havia 

ocorrido com uma das personagens do mito, Epeio, filho de Panopeu, que, 

deliberadamente teria assumido a natureza de uma mulher perita em 

trabalhos de artesanato.  

Sendo assim, uma acurada avaliação da natureza da alma era 

necessária pelos educadores para a definição do tipo e da finalidade da 

educação de cada cidadão da cidade ideal de Platão. Embora o “mito de 

Er” não trate essencialmente da educação, oferece um retrato do ser 

humano como um ente que se relaciona de modo imediato com o Ser em 

sua alma incorpórea e mediada e, muitas vezes, enganosa, no corpo por 

meio dos sentidos e das opiniões. Isto fornece material ontológico e 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 7 

antropológico para uma reflexão que se encontra no Livro III sobre os 

modelos de almas dos cidadãos. Recorrendo a um mito a respeito de como 

foram divinamente forjadas as almas, o texto de A República aponta que: 

“[...] mas o deus que vos moldou, aos que dentre vós seriam aptos para 

governar, misturou-lhes ouro na sua composição, motivo pelo qual são 

preciosos; aos auxiliares prata; ferro e bronze aos demais artífices” (Pl., 

Resp., III, 415b). Assim, segundo sua natureza, as almas seriam de ouro, 

ou de prata, ou de ferro e bronze. As autoridades da cidade teriam a 

obrigação de evitar que as almas se impurificassem cuidando da vigilância 

sobre as crianças. Por um lado, tal cautela impediria que pessoas que não 

compartilhassem o mesmo tipo de alma gerassem filhos de natureza 

híbrida. Por outro, a precaução se daria por meio da educação, que teria a 

finalidade de vigiar e, simultaneamente, desenvolver qualidades inerentes 

à natureza do próprio indivíduo.  

Na Alegoria da Caverna, Livro VII de A República, Platão 

estabelece, segundo Correia (2007), um conceito de educação da alma 

como libertação de si. Através da Alegoria, Platão, além de expressar seu 

pessimismo em relação à pólis grega, à época sob o domínio da 

democracia direta, apresenta também uma teoria da autoeducação, que 

implica uma teoria sobre o que constitui o que é ensinar e aprender e outra 

sobre a natureza da alma humana (Correia, 2007). No entanto, o autor 

assevera que a compreensão da Alegoria e sua relação com a autoeducação 

somente é possível a partir do entendimento das três dualidades: a 

dualidade cosmológica (em que o mundo possui uma dimensão inteligível 

e outra sensível), a dualidade do homem (dividido entre corpo e alma) e a 

dualidade do conhecimento, que se dá em dois polos, o da opinião (dóxa) e 

o do saber verdadeiro e seguro (epistéme). A autoeducação seria possível 

por meio da epistéme, com o cultivo do diálogo da alma consigo mesma, 

via desenvolvimento racional (Correia, 2007). Para o autor 

 

Essa autoeducação não se daria pela transmissão 

pedagógica e, muito menos, pelo conhecimento 

advindo por meio dos sentidos. O conhecimento 

verdadeiro, pressuposto para além da mera técnica 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

(técne) encontra-se na alma e precisava ser 

relembrado (Correia, 2007, p. 109). 

 

Correia (2007) lembra que, de forma subjacente às dualidades 

platônicas, é preciso considerar a tese da imortalidade da alma (Platão 

afirma, em Fédon, que adquirimos conhecimento mesmo “antes do 

nascimento”) e a tese da pedagogia da reminiscência ou pedagogia da 

anamnese (em Mênon, para Platão, “aprender é relembrar”). “As 

implicações dessas teorias pedagógicas apresentam consequências para o 

setor da educação, uma vez que afetam o conceito de educar, docência, 

ensino e aprendizagem” (Correia, 2007, p. 111). 

José Wilson da Silva comenta sobre a condição de aprendizagem 

no contexto da relação entre a tese da imortalidade da alma e a teoria da 

reminiscência (anamnese): 

 

É afirmado no Mênon que “a alma do homem é 

imortal, e assim que a vida chega ao seu fim, o que 

nós chamamos morrer, ela torna a ser novamente, mas 

nunca é destruída” (81a-b). Por esta razão, por ser 

imortal, “a alma, tendo nascido várias vezes e visto 

muitas coisas aqui e no Hades, não tem algo que ela 

não tenha aprendido” (81c-d). O que apreendemos 

dessa passagem é que a alma, seja em e após a vida, 

possui uma capacidade cognitiva. O mesmo pode ser 

verificado em Fédon, 72e: “nosso aprendizado, não é 

outra coisa que o que a anamnese alcança, e de acordo 

com esta fórmula, é necessário que em algum tempo 

anterior tenhamos aprendido o que agora 

rememoramos. Isto não seria possível, se nossa alma 

não existisse, em algum lugar, antes de vir a ter esta 

forma humana”. De acordo com estas passagens 

destes diálogos, mesmo antes de entrar em um corpo, 

a alma humana já tem a capacidade cognitiva (Silva, 

2011, p. 118). 

 

Em Platão, a alma (psykhé), imortal e capaz da reminiscência, é 

dividida em três partes e em três elementos: superior (elemento racional ou 

lógos), intermediário (elemento irrascível ou thymós) e inferior (elemento 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 9 

apetitivo ou concupiscível ou epithymía) (Silva; Simioni, 2023). A teoria 

tripartite da alma constitui ponto fulcral para a psicologia, ética, política e 

pedagogia platônica. Nos livros IV, VIII e IX de A República, Platão 

(2017) apresenta a teoria da alma tripartite e sua relação com a sociedade 

(cidade ideal) e com a ética. Segundo ele, a alma humana é composta por 

três partes: a racional, a irascível e a concupiscível. Cada uma dessas 

partes tem uma função e uma virtude próprias, e a harmonia entre elas 

resulta na justiça. A parte racional (lógos) é responsável pelo 

conhecimento e pela sabedoria; a parte irascível (thymós) é responsável 

pela coragem e pela defesa; e a parte concupiscível é responsável pelos 

desejos e pelas necessidades (epithymía). Ele afirma que as pessoas 

nascem com diferentes proporções dessas partes da alma, o que determina 

as suas aptidões e vocações naturais. Assim, há três tipos de pessoas: os 

filósofos, que têm a parte racional predominante; os guerreiros, que têm a 

parte irascível predominante; e os produtores, que têm a parte 

concupiscível predominante. Cada tipo de pessoa deve exercer uma função 

social correspondente à sua natureza: os filósofos devem governar, os 

guerreiros devem proteger e os produtores devem prover. Assim, entender 

os fundamentos e as relações entre thymós, epithymía e lógos figura 

conditio sine qua non para se entender também o alcance e sentido da 

educação em Platão. Em outras palavras, a ratio essendi da tripartição da 

alma é fundamental para a concepção de educação platônica. Enquanto a 

educação dialética se relaciona com o lógos, a educação gímnico-musical 

se relaciona com o thymós (Silva; Simioni, 2023), possibilitando a paideia. 

Dentre as várias diferenciações e gradações de indivíduos feitas 

por Platão, Bobonich (2002) salienta a distinção entre os escravos naturais, 

que são aqueles que nascem com uma alma irracional e incapaz de virtude, 

e escravos por lei, lançados nessa condição por contingências históricas ou 

políticas. Esses últimos possuiriam uma alma racional e poderiam 

participar da educação e da religião da Pólis, embora com limitações e 

restrições. O pesquisador faz uma crítica à distinção e, concomitantemente, 

à carência de uma resposta contundente sobre o problema de que escravos 

por lei pudessem ter uma alma racional superior à de alguns cidadãos 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

livres. Ora, se um indivíduo de alma racional superior segue na condição 

de escravo, onde estão a harmonia e a justiça na cidade? De todo modo, 

aos escravos caberia uma educação meramente moral e básica, com o 

propósito de incutir obediência às leis e aos seus senhores e para o 

incremento de habilidades produtivas. Estariam impedidos da educação 

musical e ginástica, disciplinas voltadas para o desenvolvimento das partes 

racional e irascível da alma. Também, ficariam excluídos da educação 

dialética, que seria a mais alta forma de educação. Essa se restringiria aos 

filósofos, considerados o único tipo de indivíduos capaz de alcançar o 

verdadeiro conhecimento e a verdadeira felicidade. Não obstante, em 

Mênon (Platão, 2001) é possível, ao escravo, “rememorar” a solução do 

problema apresentado por Sócrates a ele, após ser levado à aporia (Pl., 

Menex., 83a-e, 84d-e). Como nos ensina Santos (1998), o escravo aprende 

quando desloca uma informação do contexto sensível para o inteligível.  

 

No Mênon, a reminiscência é invocada para 

ultrapassar o chamado “paradoxo de Mênon”: se “ou 

se sabe ou se não sabe”, a inviabilidade do trânsito 

entre as duas alternativas excludentes acarreta a 

impossibilidade da busca e aquisição do Saber. A este 

argumento, Sócrates contrapropõe a teoria de que, 

existindo na alma, o Saber pode vir a ser recuperado 

pelo exercício da reminiscência (Santos, 2017, p. 13). 

 

Retomando a discussão em A República, destaca-se que era 

necessário que a tutela da educação estivesse nas mãos do Estado e não de 

instituições privadas ou das famílias. O télos do processo formativo não 

era propriamente seus indivíduos, mas a preparação destes para que 

cumprissem excelentemente suas funções como cidadãos. Portanto, era um 

télos social, sendo dedicado ao Estado o direito de impor lugar do 

indivíduo na sociedade. A este estaria vedada a possibilidade de escolher o 

modo e o fim da sua educação, considerando-se que Platão reprovava que 

fosse o indivíduo aquele que atribuiria a si mesmo um status social. Se o 

fim da educação seria o Estado, seu poder não era propriamente 

transformador, e sim reforçador. O sistema educacional deveria reforçar 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 11 

nos indivíduos livres e cidadãos da pólis ideal as qualidades inerentes à sua 

natureza, melhorando-a. Como diz o filósofo:  

 

Efetivamente, uma educação e instrução honestas 

aprimoram a natureza e, por seu turno, naturezas 

honestas que tenham recebido tal educação tornam-se 

ainda melhores que seus antecessores, sob qualquer 

perspectiva, assim como sob o da procriação, como 

sucede com os outros animais (Pl., Resp., IV, 424a-b).  

 

Aos educadores caberia a tarefa do reconhecimento do tipo de 

alma de uma pessoa a partir de critérios como a competência para o 

raciocínio e compreensão das ideias (isto é, das formas perfeitas e 

universais das coisas), a lida com emoções como a coragem, a ira e o 

amor, as quais são expressões da parte irascível, intermediária e auxiliar da 

alma (thymós), ou o apego aos desejos e necessidades do corpo, que são 

manifestações da parte concupiscível da alma (epithymía). 

Kohan (2003) investiga o conceito de infância em Platão, com 

ênfase nos diálogos Alcibíades I, Górgias, A República e As Leis. Segundo 

o autor, o pensador antigo atribui às crianças uma alma imortal, detentora 

do conhecimento das ideias, mas que precisa ser despertada pela educação. 

Kohan enxerga a Alegoria da Caverna, presente em A República, como 

uma metáfora do processo educativo em Platão. A marca desta paideia é a 

condução da alma da criança da escuridão para a luz, do mundo sensível 

para o mundo inteligível, da ignorância para o conhecimento. Esta 

concepção de educação poderia implicar uma violência contra a infância, 

ao negar sua singularidade e submetê-la a um modelo pré-estabelecido. 

Nesse sentido, a criança teria um status inferior ao do cidadão adulto livre, 

pois só este estaria apto para virtude e a sabedoria. Além disso, ela seria 

assumida como mero material da política, pois a formação teria como 

objetivo moldar a alma das crianças em consonância com a utopia de 

Platão, isto é, seu projeto político do Estado Ideal. Assim, as crianças 

podem se tornar filósofos, guardiões ou artesãos, conforme a sua natureza 

e a sua aptidão. Dizendo de outro modo, a infância não comportaria um 

fim em si mesma, mas um fim externo, que seria a total dedicação a um 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

projeto político. Logo, não teria uma voz própria, mas deveria estar 

submissa à voz do educador, que é o representante da pólis.  

Já em As Leis, Platão (1999) defende que a função da educação é 

de formar cidadãos virtuosos, capazes de obedecer à razão e de participar 

da vida política de forma justa e harmoniosa. Considera que o processo 

educacional deve se iniciar na infância e abranger tanto a formação moral 

quanto a intelectual, com ênfase na música, na poesia, nas ciências e na 

filosofia. Deste modo, de acordo com o Livro II: “A educação é o primeiro 

e o mais belo dos bens; ela é também o mais difícil de adquirir; por isso é 

preciso que todos os homens se esforcem por consegui-la” (Pl., Leg., II, 

653a). Mais do que isso, a educação é tida como um meio para a obtenção 

da felicidade individual e coletiva, bem como de garantia da estabilidade 

do Estado Ideal. Como se lê no Livro VII: “A educação deve ter por 

objetivo formar homens capazes de compreender por si mesmos tudo o que 

contribui para a felicidade da vida” (Pl., Leg., VII, 804d). Este, assim 

como a alma humana, é composto por partes que necessitam do governo 

pela lei e pela razão. A educação compreenderia, portanto, o exercício 

dessa governança na alma, de modo a se alcançar virtude enquanto a 

harmonia entre os sentimentos e os preceitos racionais. Nos termos de 

Platão, no Livro XI: “A verdadeira finalidade da educação não é outra 

senão fazer com que a alma se volte para o bem supremo” (Pl., Leg., XI, 

966c). Voltar-se para o bem supremo consiste em amar o verdadeiro em 

detrimento de seu oposto: “A educação deve ter por fim fazer com que os 

homens amem a verdade e odeiem a mentira” (Pl., Leg., XI, 888c). 

Somente na formação do sujeito moral que o Estado pode alçar à categoria 

daquilo que representaria a ideia de Justiça. Por este motivo, o Livro III 

preceitua que ninguém deveria ser excluído do processo formativo: “A 

educação deve ser comum a todos os cidadãos, sem distinção de sexo ou 

de classe social” (Pl., Leg., III, 804a). No Livro seguinte, há uma 

recomendação a respeito dos moldes de tal processo: “A educação deve ser 

dividida em duas partes: a primeira compreende a música e a ginástica; a 

segunda compreende as ciências e as artes” (Pl., Leg., IV, 765d).  



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 13 

Diante desses argumentos sobre a perspectiva essencialista de 

Platão para a formação dos indivíduos, resta um exame sobre o lugar da 

liberdade em sua filosofia da educação. Fanticelli (2015) destaca que o 

filósofo tem em mente a liberdade e a felicidade como propósitos da 

educação. Em A República, a liberdade é apresentada como o resultado da 

harmonia entre as partes da alma e da cidade, caso sejam governadas pela 

razão. Ademais, é um privilégio dos filósofos em virtude do seu 

conhecimento do que é verdadeiro e da liberação das ilusões do mundo 

sensível. Por seu turno, em Leis a liberdade é obediência à lei, que é a 

expressão da razão e da justiça. Logo, ser livre não é poder fazer o que se 

quer. Mais do que subserviência às leis, liberdade é, também, a prática 

política dos indivíduos, com a finalidade de garantia da ordem e bem-estar 

para cada pessoa e para a coletividade.  

As breves considerações acima sobre Platão podem contribuir para 

a compreensão da condição do discente como um indivíduo ainda alienado 

a partir de uma visão essencialista da educação. Numa perspectiva 

alinhada à ontologia de Platão, seria razoável dizer que haveria algo 

peculiar e fixo na natureza do ser humano que determinaria suas 

limitações, impondo-lhe a conformação com suas inaptidões. Suas 

limitações moldariam a maneira como ele se enxergaria ao participar de 

alguma atividade e as expectativas que teria quanto a seu aprendizado. Por 

sua vez este também estaria determinado por fatores que em nada 

dependeriam de suas escolhas, como hereditariedade, aspectos 

neurofisiológicos, socioculturais, temperamentais, dentre outros. Diante de 

certas limitações, restava-lhe contentar-se com uma condição alienada. 

Como um indivíduo alienado, sua vontade estaria anulada diante das 

vontades alheias, sendo apenas conduzido e jamais condutor de um projeto 

pedagógico referente à sua existência.  

  

 

 

 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

O discente e o sujeito face à liberdade e à angústia na ontologia de 

Sartre 

 

Para auxílio neste debate, não se pode negligenciar a distinção 

ontológica em O ser e o Nada (Sartre, 2018) entre o “ser-em-si” e o “ser-

para-si”. O “ser-em-si” é tudo o que é algo, exceto a consciência humana. 

O que se intenta dizer é que o “ser-em-si” é aquilo que é pleno de ser, pois 

tudo o que é já está assentado em seu ser. É pronto, definido e tem uma 

essência. Encontra-se à mercê de agentes externos ou, no caso de 

organismos, de transformações decorrentes da própria determinação 

biológica. Está fechado em si mesmo, sem relação com “o outro” ou com 

“o mundo”. O “ser-para-si” está relacionado à consciência humana que, de 

antemão, nega todo condicionamento precedente do ser. Noutros termos, 

rejeita apenas ser e, ao mesmo tempo, dá sentido às coisas que são em seu 

entorno. Relaciona-se com o “ser-em-si” por meio da negação e da 

transcendência. Sendo o nada, vê nos objetos do seu não ser, ou seja, sua 

falta ou carência. Embora comporte o desejo de ser como o “ser-em-si”, 

afirma-se como livre e responsável por suas escolhas. Desse modo, é 

contingente, angustiado e ético. O “ser-para-si” não atinge seu fim e, 

portanto, não se torna um “ser-em-si”, um dado estático que coincida 

consigo mesmo. Ao contrário, projeta-se ao se lançar inexoravelmente no 

futuro, não sendo precedido por qualquer essência anterior à sua 

existência. 

O nada, em Sartre, não é um ente entre outros, mas uma fissura 

ontológica instaurada pelo próprio “ser-para-si” ao distinguir-se do “ser-

em-si”, sendo, portanto, um específico interno à consciência e não um 

dado externo à realidade. Enquanto o “ser-em-si” se caracteriza por sua 

plenitude e imutabilidade, existindo sem necessidade de justificativas, o 

“ser-para-si” se distingue justamente por sua relação negativa com essa 

plenitude. Ele não é algo dado, mas um constante vir-a-ser que se constitui 

ao negar ou ser como um fixo absoluto. Dessa decisão ontológica, na qual 

o “ser-para-si” não apenas se distingue do “ser-em-si”, mas o transcende 

por meio da negação, nasce o nada como um vazio constitutivo. Não se 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 15 

trata de uma ausência absoluta, e sim de uma negatividade ativa, pois o 

“ser-para-si” é um movimento ininterrupto de superação de si mesmo, um 

distanciamento constante do que já foi e de qualquer coisidade pela qual se 

pretenda subsumi-lo. Esse nada não é uma mera negação passiva; e, antes, 

a própria condição de liberdade, uma vez que, ao não estar determinado 

por uma essência anterior, o “para-si” se projeta continuamente para além 

de si, criando a possibilidade da escolha e da autodeterminação. No 

entanto, essa liberdade, longe de ser um atributo confortável ou meramente 

positivo, instaura no humano a consciência de que sua existência não 

possui fundamento externo e que cabe a ele próprio sustentar o peso de 

suas decisões sem qualquer referência ontológica fixa. 

Dessa condição se originam a contingência e a angústia, que não 

são meros estados emocionais, mas traços estruturais da existência. A 

contingência se manifesta na ausência de um princípio necessário que 

determina a essência do humano antes de sua existência, tornando cada 

indivíduo um projeto aberto, condenado a se construir sem garantia de um 

sentido último. Não há um destino predefinido ou uma ordem metafísica 

que a direcione, e cada escolha, ao mesmo tempo em que instaura um 

caminho, anula todas as outras possibilidades, evidenciando a 

responsabilidade irreversível que pesa sobre o “para-si”. A angústia surge, 

então, como o reconhecimento desse nada interior, dessa ausência de um 

centro fixo que determina a identidade do indivíduo. O “para-si” não 

apenas compreende que é radicalmente livre, mas também percebe que 

essa liberdade é inescapável: não há como fugir da necessidade de 

escolher, pois até mesmo a recusa em tomar uma decisão já é, em si 

mesma, uma escolha. Assim, ao contrário do “ser-em-si”, que 

simplesmente é, o “ser-para-si” jamais atingirá um estado de tranquilidade 

ontológico. Ele se lança inexoravelmente no futuro, sempre projetando-se 

e nunca coincidindo consigo mesmo, condenado, portanto, a buscar um 

sentido que jamais será definitivo. 

Assim, de acordo com Sartre (2018), diferente das coisas, que são 

aquilo que são sem que haja nelas a liberdade para que escolham ser algo 

distinto, cada ser humano é um projeto em aberto de si mesmo. Não possui 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

uma natureza pela qual é determinado antes de sua existência. “A 

liberdade é existência, e, nela, a existência precede a essência” (Sartre, 

2018, p. 695). É em seu existir diante de suas circunstâncias que se 

constrói. Por conseguinte, enquanto estiver existindo não estará para si 

mesmo definido. A cada instante da sua existência são postas para ele 

várias possibilidades dentre as quais deverá escolher uma. No entanto, uma 

escolha não perfaz seu projeto, mas o lança noutra cadeia de 

possibilidades. Nesse sentido, existe obrigatoriamente sempre escolhendo. 

Por isso, é condenado à liberdade e responsável por suas escolhas. Noutras 

palavras, a liberdade sempre é exercida, não importa quão adversa possa 

parecer certa situação. O indivíduo humano, assim encarado, não é uma 

dentre as várias coisas do mundo. Em primeiro lugar, porque não é, mas 

torna-se algo diverso a cada instante, sendo fruto de sua liberdade e não de 

qualquer determinismo. Logo: “[...] sou um existente que aprende sua 

liberdade através de seus atos; mas sou também um existente cuja 

existência individual e única temporaliza-se como liberdade” (Sartre, 

2018, p. 542). Para o existencialista “Não há diferença entre o ser do 

homem e seu ‘ser livre’” (Sartre, 2018, p. 68). Em segundo, porque é 

capaz de ter consciência de si mesmo, de sua relação com o mundo que o 

cerca, de sua temporalidade e das suas implicações para a sua existência.  

Carlos Eduardo Moura comenta que: “O sujeito não pode ser visto 

como sendo apenas um produto de forças passadas (hereditariedade, 

condições naturais e culturais), mas sim um sujeito livre, capaz de criar 

sentido e de resistir às mudanças ou mesmo permiti-las” (Moura, 2011, p. 

121). Embora o “ser-para-si” não possa ser determinado, ou seja, encontrar 

um fim, pois se o encontrar deixa de existir, é desejo de totalidade, desejo 

de mundo. Lançando mão de sua liberdade, o indivíduo humano 

empreende uma incessante busca pela totalidade que lhe falta, sentindo-se 

sempre incompleto. Em sua temporalidade e sua incompletude acaba por 

se angustiar, considerando-se que para se completar teria que ser capaz de 

escolher e abarcar todas as possibilidades que estão diante dele. Entretanto, 

por ser mortal não consegue realizar tamanha proeza. A angústia ocorre 

porque ainda que o indivíduo humano seja livre, tem a consciência de que 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 17 

ao escolher uma alternativa abriu mão de todas as demais. Quanto mais 

ampla for a gama de possibilidades, maior parecerá ser angústia derivada 

das dúvidas. Não é animador dizer que para o ser humano as possiblidades 

parecem ser infinitas. Por conceito, a angústia é o sentimento que surge 

quando o indivíduo se dá conta de sua liberdade e de sua responsabilidade. 

O ser humano é livre para escolher seu próprio destino, mas não pode 

escapar das consequências de suas escolhas. É responsável por si mesmo e 

por toda a humanidade, pois ao escolher ele define o que é valioso e 

desejável para todos os seres humanos.  

Aqui, a noção de “situação” é central para a compreensão da 

liberdade humana, pois expressa a condição concreta na qual o sujeito se 

encontra e dentro de quais suas escolhas adquirem sentido. Ao contrário de 

uma concepção absoluta de liberdade, que poderia sugerir uma 

independência irrestrita diante do mundo, Sartre entende que a liberdade só 

se realiza dentro de uma estrutura situacional, composta por fatores 

objetivos e subjetivos que delimitam o campo de possibilidades do 

indivíduo. Dizendo de outro modo, a situação não é meramente um dado 

externo, mas algo que se constitui na relação entre a facticidade – aquilo 

que é dado, como o corpo, a história, as condições sociais e econômicas – 

e a transcendência – o movimento pelo qual o “ser-para-si” supera a 

simples facticidade e projeta-se para além do que já está posto. Isso 

significa que a liberdade sartreana não é uma negação da realidade 

concreta, mas seu enfrentamento: estamos sempre situados, mas nunca 

completamente determinados. A situação, portanto, não é um limite de 

liberdade, é sua própria condição de exercício, pois é a partir das situações 

dadas que o sujeito, ao assumir sua facticidade e reinterpretá-la, afirma-se 

como livre. Dessa maneira, a liberdade sartreana não é um ideal abstrato, 

já que se manifesta como um movimento prático e situado, no qual o 

indivíduo, ainda que lançado em um contexto que não escolheu, tem 

sempre a responsabilidade de considerar-lhe um sentido e responder por 

suas ações. 

Considerando os desdobramentos dessa ontologia, abre-se espaço 

para uma perspectiva existencialista da educação. Para Hilgert, uma  



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

Educação existencialista afirma que cada indivíduo se 

constitui como fundamento de si em situação, apesar 

de não escolher sua posição ou situação, escolhe o 

sentido que esta situação se lhe apresenta e o modo 

como agirá frente a ela (Hilgert, 2008, p. 6).  

 

Por esse viés, a educação é, igualmente, aprendizagem 

significante, uma operação que tem um ou vários sentidos, não sendo 

deslocada da existência e do mundo cotidiano. O educador aparece como 

construtor de um clima ou situação que possam facilitar o contato entre o 

aluno, que é central para si mesmo, o mundo e os outros, como se lê em 

Sérgio Silva (2004). Por maiores que forem seus esforços, em sua tarefa de 

ensinar o educador não será capaz de obstar a dimensão ontológica que a 

liberdade possui na existência de seu aluno. Logo, pode-se dizer 

pertinentemente que no ambiente educacional professor, aluno e todas as 

demais personagens são seres de liberdade. Apresentando-se como um 

sujeito com plasticidade, o indivíduo pode se mostrar capaz de desafiar e 

quebrar circunstancialmente os estereótipos a ele atribuídos. Mesmo 

quando demonstra dificuldades em acompanhar o que os colegas 

produzem nas aulas, pode agir de maneira a construir um sentido para si da 

atividade na qual está situado.  

 

 

O lugar ontológico da alteridade em uma perspectiva educacional 

existencialista 

 

A alteridade não é mera potencialidade que um indivíduo humano 

tem para se relacionar com o outro mediante sua presença. Sartre (2018), 

em sua obra O ser e o nada, na seção “A existência do outro”, aborda de 

forma bastante original o papel da alteridade na constituição do sujeito. 

Começa pelo desafio de responder sobre a possibilidade da existência de 

outras estruturas existentes, pensantes e significantes – outros sujeitos – 

para além do indivíduo de referência, a saber, aquele que se autodenomina 

“Eu”. A despeito de este ser o centro de si mesmo, ou seja, o lugar 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 19 

originário de suas experiências e significações, como pode se perceber não 

encerrado num solipsismo absoluto? Na tentativa de solucionar tal 

problema, Sartre (2018) empreendeu uma série de digressões sobre o outro 

e a alteridade em filósofos como Hegel, Kierkegaard, Husserl e Heidegger. 

É bem peculiar, por exemplo, sua leitura da dialética do senhor e do 

escravo pensada por Hegel, sobre a qual o filósofo francês conclui que  

 

[...] o escravo está em condições de justificar sua 

existência somente pela existência de outro [o 

senhor]. [...] Então se for oferecida ao escravo uma 

transcendência, esta será limitada pela liberdade do 

outro. [...] [pois] ensinaram que Deus criou duas 

raças, uma para servir a outra (Sartre, 1983a, p. 586, 

tradução nossa).1 

 

Para Sartre (2018), Hegel foi bem-sucedido ao compreender que o 

escravo foi capaz de se afirmar perante sua alteridade, rejeitando se aceitar 

como um objeto, ou melhor, como uma coisa para o outro. Assim, toda 

liberdade é uma luta originária contra a reificação de si para si mesmo e 

para os outros. Logo, “O momento que Hegel denomina ser-para-o-outro é 

um estágio necessário do desenvolvimento da consciência de si; o caminho 

da interioridade passa pelo outro” (Sartre, 1998, p. 307). Em contraste, 

Sartre critica seu antecessor, que considerava as consciências do ponto de 

vista do todo, do Absoluto, sendo cada consciência individual um de seus 

momentos. Seu equívoco era supor que não seria a verdade de cada 

indivíduo o aspecto ontológico relevante, mas a verdade do todo. O 

 

1 Em Hegel (2017) se encontra uma forma de explicar o desenvolvimento da 

autoconsciência humana através da relação de dominação e reconhecimento. O senhor nega 

o desejo do escravo e o trata como uma coisa, enquanto o escravo renuncia ao seu desejo 

por medo de morrer. No entanto, essa relação é contraditória e instável, pois o senhor 

depende do reconhecimento do escravo para se afirmar como senhor, mas o escravo não 

pode reconhecê-lo plenamente, pois é uma coisa. Além disso, o escravo, ao trabalhar para o 

senhor, transforma a natureza e a si mesmo, adquirindo consciência de sua capacidade e 

liberdade. Assim, o escravo supera o medo da morte e se torna senhor de si mesmo, 

enquanto o senhor se torna escravo de seu próprio desejo. A dialética do senhor e do 

escravo é um dos elementos centrais da filosofia de Hegel, que influenciou muitos 

pensadores posteriores, como Marx e Freud.  



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

objetivo último da consciência é toda humanidade, enquanto as 

consciências individuais são abstraídas. Grosso modo, o intuído de Hegel 

teria sido de verificar como a humanidade foi capaz, através da história, de 

suplantar suas limitações por meio do máximo de reconhecimento da razão 

que perpassa toda estrutura do universo. Opondo Hegel a Kierkegaard 

nesse ponto do debate, Sartre afirma que este último postula que o 

indivíduo reclama seu acabamento como indivíduo, que é “O 

reconhecimento de seu ser concreto e não a explicitação objetiva de uma 

estrutura universal” (Sartre, 2018, p. 311).  

No entendimento de Lima Vaz (1981), em Sartre a existência do 

outro não é conjecturada por um sujeito, mas, antes, afirmada. O 

transeunte que passa ao lado oposto da rua não é visto da mesma forma 

que os demais objetos que o cercam, e sim como outro ser humano. A 

respeito dele se pressupõe que não se resume à sua forma, ou ao material 

do qual sugere ser constituído, ou mesmo seus movimentos, mas que 

comporta uma estrutura pensante, um cogito. Longe de ser mera presença 

ao lado de, um Mitsein, o outro é assumido como aquele que vê e participa 

do mundo. Dele se pode conjecturar que as coisas são para ele de um modo 

que só ele as define, excluindo a possibilidade de que só haja um modo de 

se definir o mundo. Assim, o “Outro é, antes de tudo, a fuga permanente 

das coisas rumo ao termo que capto ao mesmo tempo como objeto a certa 

distância de mim e que escapa na medida em que estende à sua volta suas 

próprias distâncias” (Sartre, 2018, p. 329). Mais do que isso, o “Outro é 

aquele que me olha” (Sartre, 2018, p. 315). Os conteúdos internos do 

pensamento alheio ou seus processos de consciência são 

intersubjetivamente inacessíveis – processos de consciência não são 

considerados aqui dados empíricos neurofisiológicos. Nesse caso, o outro é 

tido por mim como mediador entre mim e mim mesmo, não obstante haver 

ou não um juízo explícito da sua parte. Como diz Sartre, a “Vergonha é a 

apreensão vergonhosa de algo e este algo sou eu” e, “Sinto vergonha tal 

como apareço para o outro” (Sartre, 1987, p. 289). O outro intenta me 

roubar a minha liberdade e me impor a sua, mas ao mesmo tempo me 

revela aspectos de mim mesmo que eu desconhecia. A dialética do senhor 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 21 

e do escravo é uma tentativa de superar esse conflito pela dominação ou 

pela servidão, mas nenhuma dessas soluções é satisfatória, pois ambas 

negam a liberdade do outro ou a minha. A única forma de reconhecer a 

alteridade é pela reciprocidade e pela autenticidade, mas isso exige uma 

superação da má-fé e da violência que caracterizam as relações humanas 

na sociedade. Prates oferece uma excelente síntese sobre esse confronto: 

 

Certamente, a existência do outro é mal-estar [...]. 

Isso denota que o outro não apenas é liberdade, como 

por ele tal liberdade me aparece na sua total 

estranheza [...], uma vez que foge ao domínio da 

minha liberdade. Daí seu caráter de eminente perigo 

[...] e que faz com que minha situação seja desarmada 

e meu mundo ‘desintegrado, [...], ‘desmundanizado’ 

[...]. Nesse caso, se o simples estar-aí da facticidade já 

denota uma adversidade ao para-si, essa condição é 

reforçada pelo outro. Assim, o outro se faz 

absolutamente outro na medida em que faz que meu 

mundo, ou minha situação, me escape [...]. Por isso, 

essa mesma relação não é uma ‘relação de 

exterioridade no interior do mundo’ [...], mas, ao 

contrário, ‘a prova concreta que há um além do 

mundo. O outro está presente a mim sem qualquer 

intermediário, como uma transcendência que não é a 

minha’ [...]. Portanto, o mal-estar deste outro é esse 

deslizamento centrípeto que ele provoca em meu 

mundo forçando meu próprio projetar, minha própria 

transcendência (Prates, 2020, p. 343). 

 

O outro é um fenômeno que remete a outros fenômenos, a uma 

série de pensamentos que surgem como fenômenos de seu senso íntimo. É 

a alteridade que faz com que alguém não aja exclusivamente em função de 

suas necessidades fisiológicas, seus desejos ou seus valores e o orienta em 

sua liberdade. A preocupação com os juízos alheios também o norteia em 

suas ações. Em A náusea (Sartre, 1983), esta reflexão se esclarece com as 

palavras do protagonista do livro, Roquentim, que avalia não ser possível 

reconhecer a si mesmo sem os espelhos que são os olhares alheios. Viver 

em sociedade é ver a si mesmo de acordo com o olhar alheio e por ele se 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

orientar. O grande problema que se encontra no olhar alheio é sua tentativa 

de reificação daquele que é mirado. O olhar alheio insiste em conferir 

essências, como insinua Leopoldo e Silva (2004, p. 187). “Quando um ser 

humano olha o outro carrega nesse olhar algo que define e qualifica o 

outro, em vários níveis”. De acordo com Blum (2013), é o olhar do outro 

que, ao qualificar, define a outra pessoa como um trabalhador inapto, 

como um estudante pouco inteligente, como um desertor covarde, dentre 

vários tipos de adjetivos, enquadrando pessoas em “categorias”. No 

entanto, se um combatente que desertou considerar que agiu corretamente 

para garantir sua sobrevivência e evitar a tristeza de seus parentes, caberá a 

ele não se conformar com a pecha de covarde. Ao se valer de seu devir, 

rejeitará a sua reificação, permanecendo sempre aberto para novas 

possibilidades, para o mundo e para a existência. Ainda assim, não se pode 

desconsiderar o peso do olhar alheio, pois para este, o outro não é aquilo 

que pensa ou intenta ser, mas o que circunstancialmente apresenta ser, 

sendo que certas aparições são tomadas pelos outros como determinantes. 

Não se pode ter o controle da exterioridade como se avalia ter da 

interioridade. Por conseguinte, é muito comum alguém se considerar refém 

ou escravo das definições a ele atribuídas. Aqui estaria implícita uma 

relação de posse, numa constante luta pela negação de uma essência 

alienada aos olhares alheios e pela afirmação da liberdade de ser o que se 

quer ser. Aqui se manifesta obviamente o paradoxo entre a alienação e a 

liberdade. De um lado está o sujeito que é livre por estar ontologicamente 

obrigado a escolher e por ser inexoravelmente responsável por suas 

escolhas e do outro a constante luta para não ser para os outros algo que 

não intenta ou intentaria ser definitivamente.  

Briskievicz (2018) defende que o olhar do outro é estruturante do 

ser-para-outro e da dimensão ética da educação, que implica uma escolha 

fundamental e uma conversão radical diante da liberdade e da 

responsabilidade. O autor utiliza a metáfora da escola-medusa, remetendo 

ao mito grego de Medusa que petrificava quem a olhasse diretamente, para 

ilustrar os desafios e as possibilidades do ensino de ciências como uma 

forma de promover uma educação libertadora e crítica. A educação deve 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 23 

ser um espaço de diálogo e de reconhecimento mútuo entre os sujeitos, que 

se olham sem se petrificar ou se dominar, mas se respeitam e se 

transformam. A educação deve ser encarada como uma forma de promover 

uma consciência crítica e libertadora. 

No universo escolar, uma fenomenologia da alteridade pode ser 

demonstrada no assentamento dos sentidos, valores, conteúdos, projetos e 

práticas de seus vários atores. Tudo isso socializado dá lugar a várias 

atividades que objetivam, sobretudo, o processo ensino-aprendizagem dos 

educandos. Os papeis desempenhados numa atividade são, de antemão, 

circunstancialmente impactantes na percepção que cada ator terá de si 

mesmo, de como conjecturará ser enxergado pelos demais e como de fato 

será enxergado. Maheux e Roth (2013) apontam que a presença de pares 

numa atividade impacta no desenvolvimento das competências de cada 

indivíduo envolvido. Ao realizar uma tarefa sozinho um discente se orienta 

de modo diferente de como se orientaria contando com a presença de um 

colega. O mesmo ocorre quando só um pesquisador realiza seu trabalho e 

quando trabalha em equipe. Ou quando um aluno estuda solitariamente 

para um exame ou se está em sala em atividades coletivas. Em vista disso, 

um aspecto que deve ser mais bem discutido é como a alteridade influencia 

uma pessoa em seu posicionamento e envolvimento numa atividade 

relacionada ao processo ensino-aprendizagem, além do desenvolvimento 

de competências. Aqui, o intuito não é ponderar sobre o outro como 

facilitador ou reprodutor de conhecimentos, mas como elemento de 

comparação e de determinação.  

Em suma, alteridade é a capacidade de reconhecer e respeitar o 

outro como diferente de si mesmo. Na visão platônica, o ser humano é 

essencialmente uma alma imortal que pertence ao mundo inteligível, onde 

estão as ideias perfeitas e universais. O corpo é apenas uma prisão 

temporária que limita e engana a alma com as sensações do mundo 

sensível, que é imperfeito e mutável. Grosso modo, a alteridade platônica é 

baseada na distinção entre o mundo inteligível e o mundo sensível, na 

multiplicidade e diferença entre as ideias, bem como na busca pela verdade 

que transcende as aparências. Portanto, pode ser pensada nesta perspectiva 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

como um aspecto essencial do ser, que implica uma diversidade e uma 

ordem entre as Ideias. Essa ordem reflete-se na ética e na política, que 

buscam aproximar o homem do Bem através da dialética e da educação. 

Na visão existencialista, o ser humano é um ser livre e responsável 

que cria sua própria essência a partir de suas escolhas e ações no mundo. O 

mundo não tem um sentido pré-determinado, mas é o resultado da 

interpretação e da intervenção humana. Portanto, a alteridade 

existencialista é baseada na valorização da singularidade e da autenticidade 

de cada indivíduo, e no reconhecimento da sua liberdade e da sua angústia 

diante das possibilidades. O outro é visto como um desafio e uma 

oportunidade para se afirmar como um ser autônomo e consciente. 

Contudo, há quem diga que o existencialismo sartreano, ao negar a 

precedência da essência sobre a existência, não se livra da necessidade de 

uma ontologia que fundamente sua visão da realidade. A própria distinção 

entre o “ser-em-si” e o “ser-para-si” revela um esquema ontológico que, 

embora rejeite a substancialidade fixa das formas platônicas ou do ser 

aristotélico, ainda pressupõe uma estrutura fundamental do ser. Gerd 

Bornheim (1971) observa que o pensador francês, mesmo ao pretender 

superar a metafísica, mantém-se enredado em suas categorias, pois, ao 

postular a liberdade como dado primeiro da existência humana, acaba por 

estabelecer um princípio ontológico absoluto: as previsões do ser humano 

à liberdade. Dessa forma, a pretensão de destruição da metafísica não 

significa sua erradicação completa, e sim uma reformulação que desloca o 

centro da necessidade para a contingência, da determinação para a 

autodeterminação. O que Sartre opera não é um abandono da metafísica. 

Em contraste, é uma inversão de sua lógica, de modo que, em vez de uma 

essência que precede a existência, é uma existência livre e indeterminada 

que se impõe como o fundamento último do ser humano. 

Em Sartre (2002), esse traço metafísico se mantém mesmo após a 

passagem do existencialismo para uma abordagem mais influenciada pelo 

marxismo, como na Crítica da Razão Dialética. Embora o filósofo agora 

enfatize a historicidade e a práxis como elementos fundamentais da 

condição humana, sua ontologia da liberdade continua presente, porém 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 25 

reformulada dentro de uma estrutura dialética que articula indivíduo e 

coletividade. O que se observa não é uma negação total da metafísica, e 

sim sua inscrição dentro de um horizonte histórico-materialista, onde a 

liberdade se concretiza na relação com as estruturas sociais e econômicas. 

Desta forma, a contraposição radical entre essencialismo e existencialismo 

pode ser matizada ao percebermos que, embora Sartre rejeite uma 

metafísica do ser estático e determinado, ele formula uma metafísica do 

dever e da liberdade, na qual a existência humana é sempre um projeto 

aberto. No contexto da educação, isso implica considerar que, se o 

essencialismo impõe um modelo prévio de formação e aprendizagem, o 

existencialismo sartreano não recusa totalmente a necessidade de uma 

estrutura; apenas desloca sua base do conceito fixo de essência para a 

dinâmica histórica e existencial da construção do ser. Dessa maneira, o 

pensamento sartreano, mesmo ao criticar a tradição metafísica, mantém-se 

vinculado a um quadro ontológico próprio, onde a liberdade e a alteridade 

são princípios estruturantes da constituição do sujeito. 

 

 

O problema da “etariedade” na perspectiva existencialista sartreana 

para a educação 

 

Diferentemente da perspectiva essencialista para a educação, a 

perspectiva existencialista sartreana parece não se preocupar muito com o 

problema da “etariedade”, pois, como se poderia acusá-la, tende a 

considerar a facticidade como ponto chave de reflexão, mas pouca atenção 

daria à circunstancialidade etária dos indivíduos. Esta problemática 

também é notada e trabalhada por Burstow (2000), para quem Sartre 

ignora a importância da infância na formação do projeto existencial e na 

escolha fundamental do indivíduo. Aponta no filósofo uma espécie de 

conversão radical na vida adulta, que corresponderia a uma forma de 

correção das escolhas primordiais feitas nos estágios pueris. Desse modo, 

restaria uma lacuna em seu pensamento por não levar em conta certos 

fatores sociais, culturais e psicológicos que impactam no desenvolvimento 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

humano e se relacionam com a liberdade individual. Na contramão de 

Burstow, Vieira Junior et al. (2016) destacam que Sartre não nega a 

importância da infância na formação do indivíduo, mas sim que enfatiza a 

responsabilidade do sujeito na escolha do seu projeto existencial e, 

consequentemente, de seu engajamento na transformação da realidade. 

Concomitantemente, sugere uma educação baseada na liberdade, 

indissociável da autonomia e da consciência crítica, com respeito à 

singularidade e à diversidade. Pretto faz coro, em parte, a esta perspectiva, 

mas salienta que:  

 

A ideia da infância como acontecimento singular, 

como uma realidade nova e uma relação de produção, 

abre espaço para um caráter particular da experiência 

e para a noção de que a criança é ativa no processo de 

constituição de si e de seu contexto de vida, mesmo 

que viva essa participação de modo alienado, uma vez 

que não tem a habilidade de refletir criticamente sobre 

o que lhe acontece. De outro lado, nos primeiros anos 

de idade, se faz alguém sem condições de reconhecer-

se como alguém que está se fazendo pelas suas ações 

e que é feita pelas ações dos outros, o que marca sua 

alienação (Pretto, 2013, p. 625) 

 

De fato, como acertadamente reconhece os dois últimos autores, 

Sartre argumenta o seguinte: “[...] cada um vive seus primeiros anos no 

desvario e na fascinação como uma realidade profunda e solitária: a 

interiorização da exterioridade é aqui um fato irredutível (Sartre, 2002, p. 

58). Em outro momento, diz que “[...] na criança, os momentos entram em 

contato, modificam-se reciprocamente na unidade de um mesmo projeto e 

constituem, por isso mesmo, uma realidade nova” (Sartre, 2002, p. 86).  

O problema da “etariedade” no existencialismo sartreano, em 

especial, naquilo que tange à infância e à adolescência, pode ser enfrentado 

com um exame de personagens que aparecem nos escritos literários de 

Sartre. O primeiro deles é Lucien Fleurier, protagonista do conto de Sartre 

(1980) A Infância de um Chefe, publicado em 1939. Ele é filho único de 

um casal burguês da cidade de Férolles, na França, e se vê sempre 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 27 

angustiado com o seu projeto existencial, tendo em mente sempre o seu pai 

como uma figura de comparação. O texto relata como Fleurier é 

influenciado pelo ambiente familiar, pela escola, pela religião e pela 

política, além de seu envolvimento em diferentes grupos sociais. Além das 

inquietações sobre o futuro, o jovem relata as dúvidas com as quais lidou a 

respeito da própria existência, dos outros e do mundo. Narra as suas 

tentativas de superar as suas inquietações, como no estudo da psicanálise 

freudiana ou no extravasamento de seus anseios ideológicos. O conto 

explora alguns temas da filosofia existencialista de Sartre, como a 

liberdade, a consciência, o em-si e o para-si. 

O segundo personagem é o próprio Sartre em sua autobiografia, As 

Palavras (2005), publicada em 1964. Ainda que trate de um período um 

pouco distante da obra e reflexões aludidas acima, serve como material 

para as considerações sobre a perspectiva existencialista da infância e da 

adolescência. Nela, o filósofo e escritor francês narra sua infância dos 4 

aos 11 anos, dividida em duas partes: “Ler” e “Escrever”. Descreve sua 

relação com as palavras, que eram seu refúgio e sua fonte de prazer, mas 

também de ilusão e de impostura. Conta como foi criado por sua mãe e seu 

avô, que o mimavam e o incentivavam a ser um homem de letras. Revela 

como se sentia solitário, feio, medroso e contingente, e como buscava 

compensar esses sentimentos com a imaginação e a escrita. Também 

analisa como sua infância moldou sua personalidade e sua visão de mundo, 

que mais tarde se expressaria em sua filosofia existencialista.  

Diante do exposto, a avaliação de que Sartre teria negligenciado a 

“etariedade” no arcabouço de suas teorias fenomenológicas/existencialistas 

não se sustenta. É bem verdade que a questão não recebe uma digressão 

exaustiva e sistemática. Igualmente, não tem conteúdo destinado ao 

embasamento de práticas pedagógicas. Contudo, auxilia na compreensão 

de que o estudante, independentemente de sua idade, não pode ser visto 

como uma tábula rasa passiva, que somente assimila informações, 

conhecimentos e sentidos, sem que seja um polo estabelecedor de sentidos 

e de projetos. Consentaneamente, não possui uma natureza fixa, a despeito 

da facticidade.  



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

Em resumo, etariedade é a condição de ser afetado pelo tempo e 

pela história. Na visão platônica, o ser humano é atemporal e a-histórico, 

pois sua essência está no mundo inteligível, que é eterno e imutável. O 

tempo e a história são apenas ilusões do mundo sensível, que não afetam a 

verdadeira natureza da alma. Portanto, a etariedade platônica é negada ou 

ignorada, pois o que importa é a contemplação das ideias que estão fora do 

tempo e da história. 

Na visão existencialista, o ser humano é temporal e histórico, pois 

sua existência está no mundo, que é dinâmico e contingente. O tempo e a 

história são elementos constitutivos da condição humana, que influenciam 

suas escolhas e suas ações. Portanto, a etariedade existencialista é 

reconhecida e assumida, pois o que importa é a participação ativa no 

mundo que está em constante transformação. 

 

 

Considerações finais 

 

O projeto educacional de A República, ainda que possa parecer 

guardar algumas virtudes do ponto de vista da disciplina para a formação, 

é um contraponto a uma perspectiva da educação que se pautaria nas 

reflexões existencialistas de Sartre. Não obstante, deixou um legado para 

aqueles modelos educacionais essencialistas que pressupõem que a 

natureza, os talentos inatos, o lugar do nascimento, o meio, dentre outras 

circunstancialidades semelhantes, precederiam à existência do indivíduo, 

determinando quase que irrevogavelmente suas possibilidades de 

aprendizagem e, por conseguinte, existenciais. Intelectualmente o 

indivíduo se encontraria limitado por suas aptidões ou inaptidões mentais, 

fisicamente por fatores biológicos – muitos deles genéticos – e socialmente 

por condições étnicas, de gênero, políticas, demográficas, econômicas e 

outras semelhantes. Sua liberdade se confundiria com sua efetiva 

capacidade de apreender e assimilar o máximo de conteúdos culturalmente 

partilhados, bem como de agir. O indivíduo sem potência para aprender ou 

para agir não seria livre. Aquele que se visse tolhido de tal capacidade 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 29 

estaria aglutinado na categoria social e intelectual dos indivíduos 

alienados.  

Reconhecemos que sem a liberdade do indivíduo e seu movimento 

deliberado de vontade em direção à aprendizagem não haveria construção 

interna de competências e, ao mesmo tempo, sem a alteridade, que o 

impele em direção aos outros, não haveria desenvolvimento compartilhado 

e as comparações que, de certa forma, orientam o sujeito a buscar novas 

experiências de si mesmo e de seu lugar em meio aos demais. Essa 

perspectiva nos conduziu a reflexões sobre a ontologia, mais 

especificamente sobre a abordagem que Sartre oferece no confronto entre a 

liberdade e a alteridade. 

Se o essencialismo é centrado na ideia e não no ser do homem, 

negligenciando o sujeito enquanto agente ativo no processo de ensino-

aprendizagem, a perspectiva existencialista privilegia o homem, 

independentemente da idade, como ator no processo educacional. 

A perspectiva essencialista possuía um ideal de educação e de 

educando. No entanto, se este ideal nunca está pronto, mas é uma 

construção constante, o essencialismo perde seu fundamento, abrindo 

campo para a concepção existencialista em que a educação é uma 

construção existencial onde a alteridade também é o parâmetro, a partir do 

“ser-para-o-outro”. 

Quanto ao fenômeno da etariedade, definido como a condição de 

ser afetado pelo tempo e pela história, a perspectiva essencialista, 

considerando o mundo sensível, estabelece distinções, no processo de 

ensino-aprendizagem, dos discentes infantes e jovens para os da fase 

adulta, ao passo que o viés existencialista praticamente ignora esta 

distinção, ao afirmar que o estudante, independentemente de sua idade, não 

pode ser visto como uma tábula rasa passiva. 

Não se pode negar por completo a perspectiva essencialista face à 

realidade e exigências pós-modernas da educação, uma vez que ela, 

sobretudo a partir da filosofia platônica, deixou se legado (como a busca 

do bem e da verdade) e trouxe contribuições substanciais para a pedagogia, 

embora o processo de ensino-aprendizagem estivesse voltado para a 



Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

essência e forma do mundo inteligível, numa educação estratificada, em 

razão da função de cada um na pólis (administração, defesa ou produção 

de bens). No entanto, pela educação dialética, democraticamente restrita a 

poucos, era possível, pela razão, sair do mundo sensível ou das aparências, 

representado pelo interior da caverna (tópos horatós) em ascensão para o 

mundo inteligível (da essência ou da forma – eîdos) representado pelo 

exterior da caverna (tópos noetós), possibilitando a paideia. Mas o foco 

não era o sujeito discente ativo, e sim o tipo ideal, no nos é apresentado em 

A República. Contudo, se considerar a tese da imortalidade da alma e a 

teoria da anamnese, era possível uma autoeducação por meio da epistéme, 

através do cultivo do diálogo da alma consigo mesma, pela razão, dado 

que a alma (psykhé), seja em ou após a vida, possui uma capacidade 

cognitiva. Até mesmo ao escravo, após a aporia, apresentado em Mênon, 

era possível “rememorar” a solução do problema apresentado por Sócrates, 

visando ultrapassar o “paradoxo de Mênon”. Embora a liberdade e a 

felicidade como propósitos da educação fosse a raison d’etre da filosofia 

platônica, em A República, a liberdade era apresentada como o resultado 

da harmonia entre as partes da alma e da cidade, se governadas pela razão. 

Para além de um modelo pronto de educação, centrado na eîdos ou 

no “ser-em-si”, um projeto educacional para o educando (não para o 

educador ou para o ideal de educação em si) deve privilegiar o “ser-para-

si”, que tem na liberdade de escolha e na consciência de si mesmo, de sua 

relação com o mundo e de sua temporalidade seu único horizonte, sem 

perder de vista a alteridade como parâmetro, numa construção existencial 

do “ser-para-o-outro”. O aprendizado sempre pressupõe o outro, não como 

meio, mas como agente que propicia a constituição do eu, na empreitada 

da construção do projeto existencial, via comparação e determinação. 

Se o essencialismo platônico visava a uma educação futura e 

focada na eîdos (não no sujeito do mundo sensível), a perspectiva 

existencialista busca uma pedagogia que valoriza o sujeito no mundo, que 

se projeta, numa existência concreta e presente, em que o docente, o 

discente e todas as demais personagens são seres de liberdade. A educação 

passa a se constituir em um espaço de diálogo e de reconhecimento mútuo 



Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 31 

entre os sujeitos, que se olham sem se petrificar ou se dominar, mas se 

respeitam e se transformam. Se o essencialismo em Platão impõe um 

modelo prévio de formação e aprendizagem, o existencialismo sartreano 

não recusa totalmente a necessidade de uma estrutura; mas desloca sua 

base do conceito fixo de essência para a dinâmica histórica e existencial da 

construção do ser. 

 

 

Referências 

ASLAN, Serkan. The predictive role of the primary school teachers’ educational 

beliefs on their curriculum design orientation preferences. International Journal of 

Psychology and Educational Studies, Serdivan, v. 9, n. 3, p. 765-781, 2022. DOI: 

https://doi.org/10.52380/ijpes.2022.9.3.776.  

BLUM, Vera Lúcia. A noção de alteridade radical e sua importância na docência. 

Fractal, Niterói, v. 26, n. 1, p. 123-136, 2014. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S1984-02922014000100010.  

BOBONICH, Chris. Plato’s utopia recast: his later ethics and politics. Oxford: 

Oxford University Press, 2002. DOI: 

https://doi.org/10.1093/0199251436.001.0001.  

BORNHEIM, Gerd. Sartre: metafísica e existencialismo. São Paulo: Perspectiva, 

1971. 

BRISKIEVICZ, Danilo Arnaldo. A escola-medusa: o olhar do outro e a educação 

em Jean-Paul Sartre. Educação, Santa Maria, v. 43, n. 2, p. 235-246, 2018. DOI: 

https://doi.org/10.5902/1984644427425.  

BURSTOW, Bonnie. A filosofia sartreana como fundamento da 

educação. Educação & Sociedade, Campinas, v. 21, n. 70, p. 143-164, 2000. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0101-73302000000100007.  

CORREIA, Wilson. Platão e a educação da alma. ETD – Educação Temática 

Digital, Campinas, v. 9, n. 1, p. 99-114, 2007. DOI: 

https://doi.org/10.20396/etd.v9i1.741.  

FANTICELLI, Lutecildo. O programa pedagógico de Platão nas Leis. Revista 

Pragmatéia, Passo Fundo, v. 1, n. 1, p. 1-15, 2015. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do espírito. Trad. Paulo 

Meneses. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 2017. 

https://doi.org/10.52380/ijpes.2022.9.3.776
https://doi.org/10.1590/S1984-02922014000100010
https://doi.org/10.1093/0199251436.001.0001
https://doi.org/10.5902/1984644427425
https://doi.org/10.1590/S0101-73302000000100007
https://doi.org/10.20396/etd.v9i1.741


Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

32  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

HILGERT, Luiza Helena. O existencialismo sartreano e a educação. In: VII 

SEMINÁRIO DE EDUCAÇÃO - EDUCAÇÃO, CULTURA E CIDADANIA, 

2008, Toledo. Anais... Toledo: UNIOESTE, 2008. 

KILAG, Oasis Kit T. et al.; How does Philippines's education system compared to 

Finland's? Basic and Applied Education Research Journal, Jawa Timur, v. 4, n. 1, 

p. 19-27, 2023. DOI: https://doi.org/10.11594/baerj.04.01.03.  

KOHAN, Walter Omar. Infância e educação em Platão. Educação e Pesquisa, São 

Paulo, v. 29, n. 1, p. 11-26, 2003. DOI: https://doi.org/10.1590/S1517-

97022003000100002.  

SILVA, Franklin Leopoldo. Ética e literatura em Sartre: ensaios introdutórios. 

São Paulo: UNESP, 2004. 

LIMA VAZ, Henrique C. Senhor e escravo: uma parábola da filosofia ocidental. 

Síntese, Belo Horizonte, v. 8, n. 21, p. 7-29, 1981. 

MAGRONE, Eduardo. Essencialismo e existencialismo. Educação em Revista, 

Belo Horizonte, v. 19, n. 37, p. 235-238, 2003. 

MAHEUX, Jean-François; ROTH, Wolff-Michael. Creating learning 

opportunities for teachers and students: A cultural-historical understanding of 

classroom research. Curriculum Inquiry, New York, v. 43, n. 2, p. 233-260, 2013. 

DOI: https://doi.org/10.1111/curi.12009.  

MOURA, Carlos Eduardo Ortolani Prado. Sartre e a consciência no processo da 

construção de si: o “Eu” como valor e projeto. In: VII SEMINÁRIO DE PÓS-

GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA DA UFSCAR, 2011, São Carlos. Anais... São 

Carlos: UFSCAR, 2011. p. 116-122. 

PANDEY, Sarita. Existential analysis of modern man in Manjushree Thapa’s The 

Tutor of History. National Identities, London, v. 27, n. 1, p. 1-12, 2025. DOI: 

https://doi.org/10.1080/14608944.2025.2462140.  

PLATÃO. A República. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. 15. ed. Lisboa: 

Fundação Calouste Gulbenkian, 2017. 

PLATÃO. As Leis. Trad. Edson Bini. São Paulo: Edipro, 1999. 

PLATÃO. Mênon. Maura Iglésias. Rio de Janeiro: Loyola, 2001. 

PRATES, Marcelo. Alteridade e finitude em Sartre. Dissertatio, Pelotas, v. 51, p. 

1-15, 2020. DOI: https://doi.org/10.15210/dissertatio.v51i0.14006.  

PRETTO, Zuleica. A infância como acontecimento singular na complexidade 

dialética da história. Psicologia & Sociedade, Recife, v. 25, n. 3, p. 23-63, 2013. 

DOI: https://doi.org/10.1590/S0102-71822013000300016.  

https://doi.org/10.11594/baerj.04.01.03
https://doi.org/10.1590/S1517-97022003000100002
https://doi.org/10.1590/S1517-97022003000100002
https://doi.org/10.1111/curi.12009
https://doi.org/10.1080/14608944.2025.2462140
https://doi.org/10.15210/dissertatio.v51i0.14006
https://doi.org/10.1590/S0102-71822013000300016


Márcio Luiz Silva; Eduardo Sarquis Soares; Ricardo de Oliveira Toledo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 33 

SANTOS, José Trindade. A Apologia de Sócrates e o programa da filosofia 

platónica. Arquipélago, Ponta Delgada, v. 6, p. 58-72, 1998. 

SANTOS, José Gabriel Trindade. Do saber ao conhecimento: o programa da 

epistemologia platônica. Hypnos, São Paulo, n. 38, p. 1-19, 2017. 

SANTOS, José Gabriel Trindade. Platão e a educação: o mito da caverna e a 

Paideia. Curitiba: UFPR, 2005. 

SARTRE, Jean-Paul. A náusea. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1983. 

SARTRE, Jean-Paul. As palavras. Trad. Paulo Neves. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2005. 

SARTRE, Jean-Paul. Cahiers pour une morale. Paris: Gallimard, 1983a. 

SARTRE, Jean-Paul. Crítica da razão dialética. Trad. Guilherme João de Freitas 

Teixeira. Rio de Janeiro: DP&A Editora, 2002. 

SARTRE, Jean-Paul. L’imagination. Paris: PUF, 1936. 

SARTRE, Jean-Paul. O muro. Trad. Alcântara Silveira. São Paulo: Nova 

Fronteira, 1980. 

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. Trad. 

Paulo Perdigão. Rio de Janeiro: Vozes, 2018. 

SARTRE, Jean-Paul. Questão de método. Trad. B. Prado Jr. São Paulo: Nova 

Cultural, 1987. 

SILVA, José Wilson. A tripartição da alma na República de Platão. 2011. 144 f. 

Tese (Doutorado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, Departamento de Filosofia, Programa de Pós-Graduação em Filosofia, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. 

SILVA, Márcio Luiz; SIMIONI, Rafael Lazzarotto. O locus da justiça em Platão e 

Aristóteles: da eîdos e da phrónesis ao instrumentalismo moderno. Quaestio Iuris, 

Rio de Janeiro, v. 16, n. 3, p. 1.453-1.481, 2023. DOI: 

https://doi.org/10.12957/rqi.2023.66847.  

SANTOS, José Gabriel Trindade. Platão: a construção do conhecimento. São 

Paulo: Paulus, 2012. 

SILVA, Paulo Sérgio. Fenomenologia e aprendizagem. Cadernos de 

Psicopedagogia, Osasco, v. 3, n. 6, p. 40-47, 2004. 

VIEIRA JUNIOR, Cezar Augusto; ARDANS-BONIFACINO, Hector Omar; 

ROSO, Adriane. A construção do sujeito na perspectiva de Jean-Paul 

https://doi.org/10.12957/rqi.2023.66847


Debate sobre as perspectivas essencialista e existencialista da educação: um estudo a partir de Platão e 

de Sartre 

34  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74738, p. 1-34, 2023. e-ISSN 1982-596X 

Sartre. Revista Subjetividades, Fortaleza, v. 16, n. 1, p. 145-155, 2016. DOI: 

https://doi.org/10.5020/23590777.16.1.119-130.  

WATERMAN, Alan S. Identity and meaning: contrasts of existentialist and 

essentialist perspectives. International Journal of Existential Psychology & 

Psychotherapy, v. 5, n. 1, p. 33-44, 2014. 

YOLCU, Ece; SARI, Mediha. An investigation of preservice teachers’ views on 

profession and educational philosophy beliefs. MSKU Journal of Education, 

Muğla, v. 9, n. 1, p. 286-301, 2022. DOI: https://doi.org/10.21666/muefd.981487.  

 

 

Data de registro: 05/08/2024 

Data de aceite: 19/02/2025 

https://doi.org/10.5020/23590777.16.1.119-130
https://doi.org/10.21666/muefd.981487

