
Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

  Humanização e Conscientização: reflexões sobre 

o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

 

Francisco André Silva Martins* 

Aline Choucair Vaz** 

 

Resumo: O presente artigo parte do objetivo de estabelecer uma discussão de 

cunho teórico/filosófico pautada nos conceitos de educação, conscientização e 

humanização, tendo como base de sustentação as reflexões expostas por Paulo 

Freire, em suas obras. Diante de uma conjuntura nacional e mundial de 

agravamento de conflitos e enrijecimento gradativo de valores e crenças e da 

ampliação diuturna das desigualdades sociais, a discussão sobre o processo 

educacional de formação das próximas gerações nos parece demasiado necessária, 

na busca por uma sociedade mais humana, igualitária e menos desigual. As 

representações em relação à educação, ao processo de humanização ou 

desumanização e à formação crítica e consciente dos sujeitos sociais emergem 

como campo fértil para essa discussão. Tal reflexão ganha maior proeminência e 

demanda maior compreensão, em um cenário no qual o monopólio do poder faz 

com que uma ínfima minoria de sujeitos sociais sejam privilegiados, em 

detrimento de tantos outros, os quais vivem na miséria extrema. 

 

Palavras-chave: Educação; Conscientização; Humanização.   

 

* Doutor em Educação pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professor em 

Universidade do Estado de Minas Gerais (UEMG). E-mail: francisco.martins@uemg.br. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2890928940628865. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-

4906-573X.  

** Doutora em Educação pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professora 

em Universidade do Estado de Minas Gerais (UEMG). E-mail: aline.vaz@uemg.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7586536373492790. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5123-768X.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74077  

  

mailto:francisco.martins@uemg.br
http://lattes.cnpq.br/2890928940628865
https://orcid.org/0000-0003-4906-573X
https://orcid.org/0000-0003-4906-573X
mailto:aline.vaz@uemg.br
http://lattes.cnpq.br/7586536373492790
https://orcid.org/0000-0001-5123-768X
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74077
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-74077


Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

Humanization and Awareness: 

reflections about the educational process 

and Paulo Freire’s theory 

 

Abstract: This article has the objective of 

establishing a theoretical/philosophical 

discussion based on the concepts of 

education, awareness and humanization, 

having as a basis of support the reflections 

established by Paulo Freire in his works. 

Facing a national and global conjuncture of 

worsening conflicts, gradual stiffening of 

values and beliefs and the daily expansion 

of social inequalities, the discussion about 

the formation educational process of the 

next generations seems to us too necessary 

in the search for a more humane, 

egalitarian and less unequal society. The 

representations related to education, the 

process of humanization or 

dehumanization and the critical and 

conscious social subjects formation emerge 

as a fertile field for such discussion. Such 

reflection gains greater prominence and 

demands greater understanding in a 

scenario in which the power monopoly 

causes a tiny minority of social subjects to 

be privileged to the detriment of so many 

others who live in extreme misery. 

 

Keywords: Education; Awareness; 

Humanization. 

 

 Humanisation et sensibilisation: réflexions 

sur le processus éducatif et la théorie de 

Paulo Freire 

 

Résumé: Le présent article part de l'objectif 

d'établir une discussion 

théorique/philosophique basée sur les 

concepts d'éducation, de sensibilisation et 

d'humanisation, ayant comme base les 

réflexions établies par Paulo Freire dans ses 

œuvres. Face à une conjoncture nationale et 

mondiale d'aggravation des conflits, de 

raidissement progressif des valeurs et des 

croyances et de l'élargissement quotidien des 

inégalités sociales, la discussion sur le 

processus éducatif de formation des 

générations futures nous semble trop 

nécessaire dans la recherche d'une société 

plus humaine, égalitaire et moins inégale. 

Les représentations par rapport à l'éducation, 

au processus d'humanisation ou de 

déshumanisation et à la formation critique et 

consciente des sujets sociaux émergent 

comme un champ fertile pour établir une 

telle discussion. Cette réflexion gagne en 

proéminence et demande une plus grande 

compréhension dans un scénario dans lequel 

le monopole du pouvoir fait qu'une infime 

minorité de sujets sociaux sont privilégiés au 

détriment de tant d'autres qui vivent dans 

l'extrême misère.  

 

Mots-clés: Éducation; Sensibilisation; 

Humanisation. 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

O presente trabalho se materializa em formato de um artigo 

acadêmico de caráter teórico/filosófico e tem como objetivo estabelecer 

uma discussão que perpassa as representações sociais quanto ao que se 

considera como os modos do que pode ser reconhecido e entendido como 

sendo humano, bem como o processo de humanização e desumanização e 

sua relação com a educação e os processos de formação dos sujeitos 

sociais. Tendo como ponto de partida a teoria elaborada por Paulo Freire, 

com destaque para o fato de ele ser mundialmente reconhecido como um 

filósofo que se debruça sobre as questões da educação, esperamos avançar 

nas reflexões inerentes ao tema proposto.  

A atuação como educador cobra a quem dela se ocupa o exercício 

diuturno de refletir sobre o processo e suas repercussões na arena social. 

Entendemos que o rico cômputo de reflexões sistematizadas por Freire, 

marcado pela condição primaz como práxis educativa, por meio da 

delimitação de conceitos e da elaboração propostas de ação pedagógica, 

nos sirva de campo profícuo para discutir filosoficamente a educação e sua 

relação com a humanização e a conscientização como pedras de 

sustentação das produções do referido autor.  

Recorrendo a um dicionário de filosofia (Blackburn, 1997), 

encontramos, a princípio, a forma concisa referente à filosofia enquanto a 

representação do amor pela sabedoria, pelo conhecimento. Todavia, 

avançando em sua complexidade, vê-se que essa implica, em grande 

medida, o estudo do mundo, em suas características mais gerais, em 

relação direta com certas categorias, como mente, verdade, razão, matéria, 

dentre uma infinidade de outras categorias possíveis. A disposição à 

reflexão pode, em alguma medida, promover a inquietação como condição 

existencial e a consequente busca por uma maior aproximação possível 

quanto à compreensão da realidade que nos cerca, o que parece um 

exercício de caráter filosófico. Afirma Luckesi (2017): 

 

A Filosofia se manifesta ao ser humano como uma 

forma de entendimento que tanto propicia a 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

compreensão da sua existência, em termos de 

significado, como lhe oferece um direcionamento para 

a sua ação, um rumo para seguir ou, ao menos, para 

lutar por ele. Ela estabelece um quadro organizado e 

coerente de “visão de mundo” sustentando, 

consequentemente, uma proposição organizada e 

coerente para agir (Luckesi, 2017, p. 35).  

 

Em vista do exposto, entendemos que respostas prontas e 

realidades estaticamente consolidadas já não se mostram suficientes, à 

medida que se caminha na seara da reflexão como exercício contínuo. 

Partindo de uma compreensão materialista, não apenas de nossa atuação 

como docentes e pesquisadores/as, mas de nossa inserção no mundo e nos 

lugares que ocupamos, na estrutura social, assim como do entendimento de 

que a educação e o processo educativo são intrinsecamente vinculados a 

sua condição como práxis política (Freire, 2020), compreendemos a 

experiência reflexiva e o exercício filosófico sob o viés da construção 

paulatina da criticidade e do fomento da ação consciente. Em se tratando 

da perspectiva da educação como uma experiência política, Niskier (1992) 

argumenta: 

 

Negar que a educação seja um fenômeno político é 

desconhecer que a política é a totalização do conjunto 

de experiências vividas em uma sociedade 

determinada. Qualquer experiência relacionada à 

organização social é um fenômeno político. Ao 

transmitir modelos sociais, formar a personalidade, 

defender ideias políticas e por competir a uma 

instituição social chamada escola, a educação é um 

fenômeno político (Niskier, 1992, p. 2). 

 

Dito isso, a pretensão deste trabalho é consignar inquietações e 

realidade docente, empírica, com o fito de contribuir para um debate 

necessário sobre a educação como direito irrestrito de toda e qualquer 

pessoa e a violenta ordem social vigente de segregação e aumento da 

desigualdade social. Contempla um processo que, em linhas gerais, 

culmina com a perenização histórica de uma condição de desumanização 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

compulsoriamente imputada a tantas pessoas, principalmente às egressas 

das classes populares.  

 

 

Conexões: Filosofia e Educação  

 

As representações em torno da Filosofia são inúmeras e trafegam 

desde concepções demasiado complexas, privilegiando sua condição 

enquanto exercício quase exclusivo de pessoas iluminadas e inteligentes, a 

outras menos complexas, mas com foco maior do conhecimento prático, na 

experiência, no saber construído paulatinamente com o decorrer da 

existência, podendo chegar ainda à representação depreciativa como algo 

fútil, sem utilidade, empreendido por pessoas que não têm o que fazer 

(Luckesi, 2017). Nesse contexto, Niskier (1992) aponta: 

 

Se a Filosofia não contribui para o bem material do 

homem, se não busca meios de diminuir a escassez, se 

não oferece instrumentos para melhorar a qualidade 

de vida material, sua tarefa parece, aos dominados 

pelo imediatismo, inútil e sem propósito. 

Ironicamente, talvez, podemos dizer que à Filosofia 

cabe o papel de devolver aos homens, especialmente 

àqueles mais atingidos pelos excessos da civilização, 

a força, a fecundidade e a faculdade de acreditar. 

Negar a Filosofia é, pois, negar a própria existência 

humana, no conjunto de seus valores mais apreciáveis 

(Niskier, 1992, p. 12).  

 

As imagens estereotipadas elaboradas em relação à Filosofia não 

nos parecem algo aleatório ou não intencional. Seria ingenuidade 

desconsiderar que o conhecimento está necessariamente ligado ao acesso a 

uma determinada forma de manifestar um poder específico, o de 

entendimento do mundo, de seu funcionamento, das estruturas sociais e 

suas contradições. Há, nesse processo, um forte caráter subversivo, o qual 

pode fomentar questionamento do que está posto, do que é tradicional, do 

status quo. Ao tomar a Filosofia como a experiência de interpretação do 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

mundo, da realidade vivida, compete-nos lutar pelo que entendemos como 

sendo a forma de interpretação que nos cabe:  

 

Se nós não escolhermos qual a nossa filosofia, qual é 

o sentido que vamos dar a nossa existência, a 

sociedade na qual vivemos nos dará, nos imporá a sua 

filosofia. E como se diz que o pensamento do setor 

dominante da sociedade tende a ser o pensamento 

dominante da própria sociedade, provavelmente 

aqueles que não buscam criticamente o sentido para 

sua existência assumirão o pensamento dominante 

como o seu próprio pensamento, a sua própria 

filosofia. Quem não pensa é pensado por outros! 

(Luckesi, 2017, p. 38).  

 

Estamos convictos de que a filosofia não se restringe a uma 

simples abstração sobre a vida, mas é em si a vida vivida, concreta, real, 

contraditória, por envolver a compreensão da existência humana, 

intrinsecamente vinculada à educação como processo de formação do 

sujeito. Conforme ressalta Konder (2006), na educação como processo, há 

sempre, implícita ou explicitamente, uma concepção filosófica do que é ser 

humano, em suas virtudes e vícios, competências e inaptidões. Um 

processo paulatino, gradual, de aprimoramento e amadurecimento, mas 

com o foco na busca pela reflexão e o entendimento. Assim, não nos 

parece possível educar sem fomentar o ato de pensar, o que nos permite 

inferir que o educar é também ensinar a filosofar.  

Direcionaremos então nosso foco, mais especificamente, para a 

educação como ação social de formação das gerações futuras. Quando 

nascemos – ao contrário da maioria dos animais, que, mesmo demandando 

cuidados para sobreviver, já estão prontos e acabados para a vida, uma vez 

que são orientados pelos instintos –, nós, seres humanos, nascemos em um 

estado que pode ser considerado larval: ainda temos muito a amadurecer, 

quanto aos aspectos biológicos, somos demasiadamente frágeis e nossa 

sobrevivência depende irrestritamente de outros seres humanos já 

plenamente desenvolvidos. Charlot (2000), em sua obra Da Relação com o 

Saber, reforça que a humanidade, no seu entender, não é uma condição 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

inata, contudo, nós nos humanizamos na relações sociais com os outros 

seres humanos, pois somos compulsoriamente obrigados a aprender o que 

é ser um indivíduo, um sujeito, de acordo com o estabelecido pela 

sociedade que nos recebe.  

Ao tomarmos como orientação o fato de as sociedades, bem como 

seus modos de organização, serem plurais, cumpre reconhecer que as 

formas de educar e o estabelecimento do que ensinar também vão variar de 

acordo com a cultura na qual o sujeito se insere. “A educação é, como 

outras, uma fração do modo de vida dos grupos sociais que a criam e 

recriam, entre tantas outras invenções de sua cultura, de sua sociedade” 

(Brandão, 1991, p. 11). Quando nascemos, encontramos uma sociedade 

pronta, em pleno funcionamento, e aos que chegam à condição de existir 

inseridos nessa realidade não há como escapar de tal situação; trata-se de 

um processo coercitivo, empreendido pelas gerações mais velhas sobre as 

novas gerações e do qual depende a continuidade da própria sociedade 

(Durkheim, 2014).  

Avançando um pouco mais no debate, trazemos as contribuições 

de Souza (2007). O autor aponta que “[...] a esse processo de inserção, de 

internalização dos modos de vivar de cada sociedade particular, dá-se o 

nome de socialização, processo que se realiza pela educação” (p. 25). A 

socialização ocorre em todas as instâncias sociais, inicialmente na família, 

porém, posteriormente, à medida que o indivíduo amadurece, em outros 

lugares vários – no bairro, na escola, na igreja, no trabalho, nos grupos de 

amigos, dentre outros. Ainda nesse contexto da discussão, Niskier (1992) 

nos traz contribuições que permitem uma melhor compreensão desse 

processo:  

 

A educação transmite à criança modelos de 

comportamento julgados adequados a uma 

determinada sociedade. Tais modelos podem ser 

definidos por contato direto com o grupo ou 

sociedade. Inicialmente, esses modelos competem a 

esse mesmo grupo ou a essa sociedade e sem que 

intervenha a instituição escola. São comportamentos 

considerados aceitáveis pelo grupo, que reage a 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

qualquer um que fuja das normas teóricas aceitas pelo 

grupo (Niskier, 1992, p. 2).  

 

A aptidão dos indivíduos em se apropriar a contento dos modos de 

se comportar, de agir, dos valores, crenças e símbolos, culmina, em última 

instância, na assimilação de papéis específicos na estrutura social, na qual 

cada um vai viver de maneira funcional. Tal processo, exatamente como 

foi abordado, nos diz de uma sociedade harmoniosa, pautada em uma 

compreensão do que seja a ordem, de acordo com as regras estabelecidas. 

Nesse contexto, a educação, como ato social, como forma de implementar 

maneiras de fazer e agir, de enxergar e reconhecer o que está posto, tem 

como fim a constituição do “ser social”. Durkheim (2011) apresenta 

apontamentos importantes:  

 

Observe no modo que são educadas as crianças. 

Quando reparamos nos fatos tais como são, e como 

sempre foram, salta aos olhos que toda educação 

consiste em um esforço contínuo para impor à criança 

maneiras de ver, de sentir, de agir, as quais ela não 

teria chegado espontaneamente. Desde os primeiros 

tempos de vida que a obrigamos a comer, a dormir, a 

beber nas horas certas. Obrigamo-la à limpeza, à 

calma, à obediência. Mais tarde obrigamo-la a ter em 

conta os outros, a respeitar os usos, as conveniências, 

a trabalhar, etc., etc. Se, com o tempo, essa coerção 

deixa de ser sentida, é porque, pouco a pouco, 

engendrou hábitos e tendências internas que a tornam 

útil, mas que só a substituem porque derivam dela 

(Durkheim, 2011, p. 35).  

 

 O autor aponta que o processo de apropriação de valores e modos 

é contínuo, ininterrupto, e, com o passar do tempo, à medida que o 

indivíduo se torna cada vez mais socializado, culmina em sua não 

percepção. Se porventura houver algum indivíduo que não se adapte a esse 

processo, que não assimile o que está determinado, a culpa não está na 

organização social, que é harmônica, e sim no indivíduo, o qual será visto 

sob o estigma da anomalia social. Isso posto, cabe problematizar como 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

ocorre o processo de estabelecimento de valores e crenças, de modos de 

ser e das regras a se cumprir, pois todas a nuances anteriormente apontadas 

estão intrinsecamente ligadas ao exercício do poder, por parte das classes 

mais influentes (Ponce, 2010). A educação compreendida por esse prisma 

tem conexão com a manutenção da “ordem”, ou seja, a continuidade das 

coisas como estão.  

 Nesse aspecto, trazemos à baila reflexões erigidas por Elias (1993, 

1994), em sua obra O Processo Civilizador. O autor afirma que o processo 

de civilização ocidental pode ser entendido como um conjunto de normas e 

modos de como proceder em sociedade, o que se dissemina pelas mais 

recônditas fissuras da estrutura social, uma espécie de rede, da qual o 

conjunto de práticas que fixam o que é permitido e o que é proibido, o que 

é censurável e o que é adequado, se encontram em processo ininterrupto de 

transformações com o passar do tempo, invariavelmente com o objetivo de 

garantir a manutenção da ordem. Isso explicita que as disposições 

individuais, longe de serem inatas, são construções decorrentes das 

relações sociais travadas entre o indivíduo e a sociedade.  

Nessa linha, o conceito de civilização, ou o fato de ser ou não 

considerado civilizado, serve como elemento que incide no sentimento de 

pertencimento do indivíduo à sociedade que o cerca, nas identidades 

construídas e sua consequente valorização. Outrossim, há de se 

compreender que o autor utiliza, em suas análises, o conceito de 

configuração, o que lhe permite trafegar pelas mudanças e transformações 

ocorridas nos mecanismos de controle social, possibilitando a 

compreensão dos indivíduos inseridos em campos de interdependência, 

que são variados de acordo com o período histórico. Tal posicionamento 

não implica reproduzir a ideia de uma organização social “naturalmente” 

harmoniosa, todavia, marcada por disputas e conflitos decorrentes 

exatamente das relações estabelecidas entre os indivíduos.  

 Ainda debruçado sobre os aspectos da educação e retomando 

elementos da educação, na visão de Durkheim (2011), o autor assevera 

que, para além da educação sob a perspectiva da assimilação dos modos, 

costumes, valores e crenças, há uma educação intelectual, na qual a escola 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

assume o protagonismo como instituição social responsável pela formação 

de sujeitos funcionais, capazes de ocupar seus devidos lugares na ordem 

social. Nesse aspecto, a educação básica elementar seria destinada às 

massas, com o fito de, minimamente, qualificar a mão de obra para o 

trabalho nas fábricas, enquanto a educação erudita, pautada em elementos 

complexos, guiada pelo espírito da reflexão e autonomia, seria destinada às 

elites, as quais conduziriam as fábricas, a sociedade, o Estado (Durkheim, 

2014). Trata-se de uma proposição alicerçada na divisão social do 

trabalho, como elemento de manutenção e garantia da ordem, do status 

quo, no qual cada sujeito há de cumprir sua função na estrutura social, sem 

questionar o que está posto.  

 Os discursos sociais em relação à educação vão ganhar contornos 

mais próximos dos que ainda percebemos, na atualidade, a partir do século 

XVIII, mais especificamente, com a eclosão da Revolução Francesa 

(Hobsbawm, 2001). A burguesia, pela sua condição revolucionária, 

ocupou lugar privilegiado nos conflitos, o que acabou fazendo jus a uma 

ode do próprio Marx (2000, p. 12), em sua obra O Manifesto do Partido 

Comunista: “A burguesia, historicamente, teve um papel extremamente 

revolucionário”. A classe burguesa consegue subverter os direitos 

consuetudinários da sociedade estamental e rompe com a organização 

social dividida entre nobres e plebeus. Em tese, desde aquele momento, 

todos seriam iguais, mas o discurso dizia apenas de uma igualdade perante 

a lei. Prevaleceria a fraternidade, contudo, não entre os indivíduos, e sim 

entre as nações, com o fito de potencializar as relações comerciais. E a 

liberdade? Longe de se dirigir aos indivíduos, dizia da liberdade comercial, 

sem controle do Estado.  

Não tardou muito para que as classes populares percebessem que, 

mesmo após a “Revolução”, muito pouco tinha mudado em sua condição 

de excluídos de determinados direitos. As massas, ao notarem que o 

discurso da liberdade, igualdade e fraternidade era uma falácia, se 

levantam contra aquela ordem social; assim, certos movimentos, como a 

“Primavera dos Povos”, em 1848 (Marx, 2011), e a “Comuna de Paris”, 

em 1871 (Marx, 2021), jogarão luz na verdadeira condição de classe 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

conservadora assumida pela burguesia, após conseguir destruir os direitos 

da nobreza e instituir o direito com base no acúmulo da propriedade 

privada. A outrora revolucionária burguesia advoga pela harmonia, pela 

manutenção da organização social, nos moldes em que se encontrava, 

pregando a dura repressão daqueles que questionavam a ordem, ou seja, 

que questionavam sua condição como classe privilegiada. No bojo dos 

acontecimentos, a educação servirá como elemento de controle das massas, 

a ponto de a escola ser considerada, por Althusser (1985), como um dos 

mais importantes aparelhos ideológicos do Estado. Essa concepção 

republicana de educação como controle das massas perdurará pelos anos 

vindouros.  

 A educação, desde então, passa a ser valorizada como elemento 

vital para a formação de sujeitos mais esclarecidos, bondosos, 

compassivos, civilizados, os quais advogassem pela ordem e não pelo 

caos, assumindo a importância da harmonia social como sendo também de 

sua responsabilidade. Esse discurso, ainda hoje, em alguma medida e com 

variações mediante sua utilidade, é presente na sociedade. Trata-se do que 

Luckesi (2017) vai abordar como sendo a concepção da educação como 

redentora da sociedade, na qual, por se conceber a sociedade como 

conjunto orgânico, coeso e harmonioso de seres humanos que vivem em 

coletividade, que têm os mesmos valores éticos, as mesmas crenças, os 

mesmos hábitos, todo desvio do que está posto ocupa a margem dessa 

sociedade e se torna, pois, marginal. Com base nessa concepção de 

educação, todos os sujeitos são vistos como iguais, e aqueles que alcançam 

sucesso o fazem por seu esforço. Quem não tem sucesso na vida é porque 

não se dedicou. Uma concepção reprodutora da lógica meritocrática e das 

desigualdades sociais, por desconsiderar as singularidades dos sujeitos e da 

realidade social.  

 Em oposição à concepção anteriormente mencionada, emerge a 

concepção da educação como transformação da sociedade (Luckesi, 

2017), a qual compreende a educação sob o viés da mediação das relações 

sociais, da compreensão da organização social como um projeto a ser 

disputado pelos sujeitos que se encontram vivendo na mesma sociedade e, 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

ao contrário da busca pela conservação, advoga pela sua democratização, 

pela inserção dos sujeitos na lutas pelos seus direitos, portanto, se mostra 

como uma proposta dinâmica. Não obstante, os que se comprometem com 

essa concepção de educação não deixam de reconhecer os 

condicionamentos sociais historicamente impostos pela instituição escolar, 

mas têm como foco o estabelecimento da luta pela educação, pelos 

direitos, pela igualdade social, inseridos na escola, disputando 

cotidianamente o projeto de sociedade, na busca por intervir na estrutura 

social. Para tal, torna-se imprescindível a formação de sujeitos críticos, 

autônomos, os quais sejam capazes de construir uma compreensão do 

mundo a partir de seu lugar.  

Encontramos elementos que corroboram tal discussão, ao dialogar 

com Gadotti (2003), em sua obra Educação e Poder: Introdução à 

Pedagogia do Conflito. O autor salienta: 

 

A prática da educação começa pela desobediência e 

pelo desrespeito. É preciso ser desrespeitoso, 

inicialmente consigo mesmo, com a pretensa imagem 

do homem educado, do sábio ou mestre. E é preciso 

desrespeitar também esses monumentos da pedagogia, 

da teoria da educação, não porque não sejam 

monumentos, mas porque é praticando o desrespeito a 

eles que descobriremos o que neles podemos amar e o 

que devemos odiar. É preciso ter coragem para 

praticar a educação dessa maneira, mas é somente 

dessa maneira que podemos formar gente capaz de 

assumir a sua autonomia, a desobediência organizada, 

autodeterminar-se, participar na construção de uma 

sociedade de iguais (Gadotti, 2003, p. 55).  

 

Retomando as discussões do início deste tópico, podemos afirmar 

que a concepção da educação como sendo capaz de promover 

transformação social e formação crítica dos sujeitos é eminentemente 

filosófica e está intrinsecamente vinculada à filosofia enquanto exercício 

de compreensão do mundo e de si mesmo. E, com base em nossa 

compreensão do processo educativo como dinâmico, conflitivo e 

fomentador de criticidade, é que nos propusemos dialogar com a teoria de 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

Paulo Freire, no presente trabalho, por entender ser essa teoria elemento 

vital para a busca por uma educação mais humana, seja pela sua virtude 

em congregar dinamicamente a teoria e a prática, seja pela sua politicidade 

e pelo entendimento que a neutralidade é algo impossível, quando se 

pretende educar o outro (Freire, 2018).  

  

 

Humanização e Conscientização: práxis educativa e processo de 

formação na teoria freiriana  

 

A trajetória de Paulo Freire, na mesma medida em que é marcada 

por suas obras de reflexão aprofundada sobre a educação, é também 

caracterizada pela sua atuação invariavelmente ladeando os desvalidos, os 

mais pobres, os excluídos e oprimidos, seja em seu período de exílio, 

obrigatoriamente vivendo fora do país, seja após seu retorno, atuando 

como Secretário de Educação na cidade de São Paulo ou em sua atuação 

acadêmica como pesquisador e professor. Longe está a intenção de cultuar 

o autor, mas fazer uso de um grande espectro de experiências várias, 

vividas por ele, as quais tornam ainda mais significativas suas 

contribuições para a área da educação, parecendo-nos válido ser discutido 

também com um olhar filosófico. No bojo das potenciais contribuições 

para educação, encontra-se também o fato de ser este um filósofo 

declaradamente humanista e reconhecido mundialmente por seus 

posicionamentos. Sua preocupação com a educação, com o bem-estar dos 

outros e com a dignidade humana, como condições necessárias de 

existência, nos parece alicerçar muitos dos quais se engajam no campo 

educacional como lugar possível de construção de uma sociedade melhor 

que a atual.  

Quando trazemos à baila uma discussão que abarca os elementos 

da Humanização, da Educação e da Conscientização, não somos ingênuos 

de pensar se tratar de conceitos inertes, imóveis, perenes na realidade 

social, durante o decorrer dos tempos. Estamos lidando com conceitos que, 

pela sua importância na arena social, estão em disputa ininterrupta e se 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

alteram de acordo com os interesses almejados de época em época. O fato 

de um sujeito ser ou não educado, ser ou não consciente, ser ou não 

considerado em sua humanidade, tem repercussões diretas no seu modo de 

existir e sobreviver. E, talvez por isso, pela dimensão concreta que tais 

conceitos abarcam, tenha emergido nosso interesse por uma reflexão que 

nos parece urgir, na atual conjuntura social de nosso país. 

Iniciamos nossas discussões partindo da humanização e do 

humano, elementos basilares da teoria freiriana. Mas, antes de nos 

debruçarmos mais detidamente nas discussões específicas, acreditamos ser 

importante apontar nuances outras que auxiliarão uma melhor 

compreensão do que nos propomos debater. Um olhar abrupto e uma 

análise incauta podem nos levar a reproduzir o senso comum e entender 

que a discussão com foco no humano e desumano seja algo tão simples 

que nem demandaria um esforço de tal monta. Todavia, isso pode também 

servir como subterfúgio para desqualificar o debate e os que nele são 

interessados, o que, em verdade, se mostra um campo complexo e arestoso. 

Não se trata de uma questão binária, ou mesmo de uma condição 

biológica, humano versus animal, porém, de debater valores sociais e 

historicamente utilizados com artifício de distinção e hierarquização.  

No decorrer da história da humanidade, a condição de “ser 

humano” ou “não ser” se estabeleceu como uma virtude pela qual os 

detentores, em regra, ocupariam lugar privilegiado na organização social:  

 

Uma época histórica representa, assim, uma série de 

aspirações, de anseios, de valores, em busca de 

plenificação. Formas de ser, de comportar-se, atitudes 

mais ou menos generalizadas, a que apenas os 

antecipados, os gênios, opõem dúvidas ou sugerem 

reformulações. Insista-se no papel que deverá ter o 

homem na plenificação e na superação desses valores, 

desses anseios, dessas aspirações. Sua humanização 

ou desumanização, sua afirmação como sujeito ou sua 

minimização como objeto, dependem, em grande 

parte, de sua captação ou não desses temas (Freire, 

1983a, p. 44).  

 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

Ao contrário do que as ciências biológicas apontam, indicando que 

o humano é aquele capaz de pensar, refletir, que difere dos animais pela 

sua existência instintiva, a humanidade, como condição do sujeito, se 

tornou um valor almejado, por promover distinção dos que o eram ou 

poderiam vir a ser assim identificados. Nesse sentido, tornou-se também 

um valor em disputa, pois estava intrinsecamente ligada ao exercício do 

poder, uma vez que determinava quais seriam os “evoluídos” e os 

“bárbaros”. Conforme realça Freire (2011a, p. 59), “[...] quem inaugura a 

negação dos homens não são os que tiveram sua humanidade negada, mas 

os que a negaram”.  

A representação amalgamada em torno do que seria idealizado 

como humano vai servir, em momentos distintos da história, para subjugar 

determinados corpos, povos e culturas, os quais serão duramente 

violentados sob o fito de não serem humanos, portanto, não merecerem 

qualquer consideração (Arendt, 2012). O exercício do poder é o fator 

determinante para decidir quem é e quem não é humano, o que vai 

culminar com experiências contundentes, como o holocausto e o tráfico de 

escravizados africanos, compulsoriamente retirados de seus lugares de 

origem e trazidos, às centenas de milhares, para o desconhecido, durante 

vários séculos. Tais ações eram empreendidas e, muitas vezes, justificadas, 

exatamente por meio da negação da humanidade. Consistia em uma 

inferioridade artificialmente elaborada, que, pela potência na disputa 

discursiva, se materializa como verdade e culmina com a naturalização do 

outro, do diferente, como inferior (Moore, 2007), um artifício muito eficaz 

usado pelos privilegiados para manutenção de seu status quo.  

Dando andamento às discussões, recorremos a um dicionário de 

Língua Portuguesa (Fernandes; Luft; Guimarães, 1993), na tentativa de 

lidar com maior destreza com a polissemia do termo e buscar estabelecer 

as fronteiras do elemento ao qual estamos nos referindo. No dicionário, o 

verbete “humano” diz respeito àquilo que é relativo ao homem, mas traz 

também as palavras bondoso, compassivo e humanitário. Para além das 

palavras bondoso e compassivo, que são de uso mais recorrente, a título de 

aproximação do significado almejado, recorremos novamente ao 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

dicionário, procurando pela palavra humanitário. O verbete humanitário 

remete àquilo que é concernente ao humano, dotado de bons sentimentos, 

benigno, filantrópico, que ama seus semelhantes. Tais apontamentos nos 

fazem refletir sobre as imagens socialmente erigidas, quanto ao que se 

concebe como ser humano, via de regra, vinculando à questão da bondade 

e ao bem querer coletivo dos semelhantes.  

Em contrapartida, o verbete “desumano” está associado àquele que 

é cruel, feroz, o que nos remete a um sujeito violento. Não há meio termo, 

ou matizes, nesse processo de ser ou não ser humano; de maneira 

maniqueísta, o dicionário aproxima muito a humanidade e a 

desumanidade, a representação do bem e do mal. Assim, vemos como 

possibilidade concreta que as disputas narrativas em torno do ser ou não 

humano possam servir, em grande medida, como um movimento 

inquestionável de apagamento de determinados sujeitos sociais, por não 

serem esses merecedores de consideração.  

Cientes de que o reconhecimento, ou não, da condição de um 

sujeito como humano irá repercutir diretamente em sua condição 

existencial e de sobrevivência, trazemos as reflexões de Paulo Freire, com 

o objetivo de concatenar esse debate às questões educativas e sociais. Para 

o autor, o homem1, ou o ser humano, é indelevelmente marcado pela 

condição ontológica de ser mais, visto que é caracterizado pela sua 

incompletude, por uma realidade ininterrupta de aprimoramento, de tornar-

se outro, a cada novo dia e nova experiência vivida, de maneira reflexiva, 

contraditória e dialética: “A vocação ontológica do homem é a de ser 

sujeito e não objeto, esta não pode realizar-se senão na medida em que [...] 

refletindo sobre as condições espaço-temporais, nos submergimos nelas e 

as medimos com espírito crítico” (Freire, 1980, p. 35). Dessa maneira, a 

 

1 Em suas obras Paulo Freire usou, até meados dos anos 1980/1990, de maneira recorrente 

o termo “homem” para tratar da humanidade, para, segundo o autor, englobar homens e 

mulheres. “Ora, quando falo homem, a mulher necessariamente está incluída” (Freire, 

1999, p. 67). Tal prática lhe rendeu duras críticas por dizer que expressava uma linguagem 

machista. Em seu livro “Pedagogia da Esperança” (Freire, 1999) o autor faz uma autocrítica 

e reconhece tal realidade, passando a partir daquela obra a não mais usar somente o termo 

“homem”.  



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

humanidade, ou o processo de humanização, na concepção do autor, diz de 

um ser em um processo de busca, de aventura, de curiosidade, ao pleitear 

alcançar o que não lhe é ainda conhecido e compreendido por ele:  

 

Enfim, o homem – porque é homem – é, portanto, 

capaz de discernir, pode entrar em relação com outros 

seres. Isto também lhe é específico. O animal não 

pode estar senão “em contato” com a realidade. O 

homem, ao contrário, estabelece relações com a 

realidade (as relações que implicam a diferença de 

contato e aplicação de uma inteligência, de um 

espírito crítico, de um saber fazer... Em resumo, todo 

um comportamento, que não é somente reflexo e que 

não se encontra senão no homem, ser inteligente e 

livre) (Freire, 1980, p. 36). 

 

Os elementos anteriormente elencados nos dão a dimensão da 

complexidade contida em uma discussão que abarca o humano, sua 

condição de exercício da humanidade, a consciência e o processo de 

conscientização. Nesse diapasão, a humanidade se mostra uma condição 

intrínseca aos sujeitos, por abarcar seres capazes de refletir sobre a 

realidade; na mesma medida, essa humanidade se materializa como 

processo diuturno de aprender, experienciar, se construir como sujeito. Por 

fim, esse processo de humanização como construção do conhecimento de 

si, do mundo e de seu lugar no mundo reverbera em uma humanidade 

como valor a ser disputado, entre os que buscam sua humanização e os que 

determinam as condições de quem é ou não humano (Freire, 1983a). Em 

relação às elites detentoras do poder, os opressores, na análise freiriana, o 

autor frisa que esses “[...] tendem a transformar tudo o que os cerca em 

objetos de seu domínio. A terra, os bens, a produção, a criação dos 

homens, os homens mesmos, o tempo em que estão os homens, tudo se 

reduz a objeto de seu comendo” (Freire, 2011a, p. 63). Qualquer mínimo 

movimento que pleiteie mudanças dessa estrutura implica crise. Assim, ao 

se tornarem sujeitos que se colocam em disputa por valores, 

representações, símbolos e ideias, os sujeitos das classes populares, os 

pobres e oprimidos, se revelam propensos a romper com o que os 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

opressores determinam como sendo a ordem, ou seja, a manutenção da 

realidade social desigual que historicamente privilegia as elites. 

Consequentemente, ao olhar dos opressores, uma crise se estabelece. 

Nesse contexto, um discurso de desumanização é engendrado, com 

o fito de desqualificar aqueles que lutam por mudanças sociais. Por mais 

que esse movimento de desumanização, de imposição artificial e violenta 

de um ser menos, seja algo concreto, ele não é algo contra o qual não se 

pode lutar. Ao dialogar com Barreto (2005, p. 56), em sua obra Paulo 

Freire para Educadores, a autora vai apontar que “[...] esta vocação de ser 

mais deixa de concretizar-se quando as relações entre os homens se 

desumanizam. Isto se deu historicamente, quando os que detinham o poder 

passaram a abusar dele e obter privilégios para si a para seus iguais, em 

prejuízo dos outros”.  

Em oposição a esse movimento de luta dos oprimidos pelo alcance 

da humanidade, do reconhecimento e da sua existência como sujeitos 

concretos e reais, os opressores constroem uma narrativa para desumanizar 

as classes pobres, pautados no argumento de que esses querem a quebra da 

ordem e harmonia social:  

 

A violência dos opressores, que os faz também 

desumanizados, não instaura uma outra vocação – a 

do ser menos. Como distorção do ser mais, o ser 

menos leva os oprimidos, cedo ou tarde, a lutar contra 

quem os fez menos. E esta luta somente tem sentido 

quando os oprimidos, ao buscarem recuperar sua 

humanidade, que é uma forma de criá-la, não se 

sentem idealistamente opressores, nem se tornam, de 

fato opressores dos opressores, mas restauradores da 

humanidade de ambos. E aí está a grande tarefa 

humanista e histórica dos oprimidos – libertar-se a si e 

aos opressores. Estes, que oprimem, exploram e 

violentam, em razão de seu poder, não podem ter, 

neste poder, a força da libertação dos oprimidos nem 

de si mesmos (Freire, 2011a, p. 41).  

 

 Esse movimento de desumanização e de opressão das classes 

populares, por se justificar discursivamente na busca pela manutenção da 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

ordem social, se dissipa por várias frentes, ocupando lugar de destaque no 

imaginário e nas representações sociais, perenizados pelo senso comum. 

Dito isso, há de se constar que, em uma sociedade capitalista, o Estado, em 

seu modo de organização e funcionamento, será essencialmente capitalista, 

marcado pela garantia da ordem, por meio da proteção da propriedade 

privada, pela continuidade do que está posto. Ricos continuando ricos e 

pobres continuando pobres, a ordem está contida no não questionamento 

da estrutura. O estigma da desumanidade como uma condição, 

invariavelmente, tem vínculo com as questões de classe e reverberam com 

maior eficiência nas classes populares:  

 

Os sintomas de inferioridade humana que os grupos 

estabelecidos muito poderosos mais tendem a 

identificar os grupos outsiders de baixo poder e que 

servem a seus membros como justificação de seu 

status elevado a prova de seu valor superior 

costumam ser gerados nos membros do grupo inferior 

– inferior em termos de sua relação de forças – pelas 

próprias condições. Sob alguns aspectos, eles são 

iguais no mundo inteiro. A pobreza – o baixo padrão 

de vida – é um deles (Elias; Scotson, 2000, p. 28).  

 

Tal manipulação quanto aos que serão tidos como desumanos é um 

artifício muito útil para criminalizar todo e qualquer grupo, movimento ou 

ação que pleiteie mudanças sociais, com o objetivo de buscar uma 

realidade mais igualitária. É sob esse discurso que movimentos sociais de 

luta pela reforma agrária, pela moradia, pela saúde e pela educação são 

desqualificados e recebem, em contrapartida, a violência institucional do 

Estado, a qual, no decorrer da história do país, foi assinalada pela sua 

letalidade. É esse mesmo discurso de desumanização que justifica a morte 

de inocentes, quando da entrada de forças policiais nos aglomerados 

urbanos para combater o crime. Assim, a teoria freiriana apresenta que 

uma condição sine qua non para que seja possível a construção da 

humanização dos sujeitos, ou mesmo, a luta pelo exercício de sua 

humanidade, é o fato de serem conscientes de seu lugar social, assim como 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

dos mecanismos que os aprisionam nos lugares de menor prestígio e 

acesso a direitos, nas estruturas sociais. Salienta Freire (2018): 

 

O ponto de partida para uma análise, tanto quanto 

possível sistemática, da conscientização, deve ser uma 

compreensão crítica dos seres humanos como 

existentes no mundo e com o mundo. Na medida em 

que a condição básica para a conscientização é que 

seu agente seja um sujeito, isto é, um ser consciente, a 

conscientização, como a educação, é um processo 

específica e exclusivamente humano. É como seres 

conscientes que mulheres e homens estão não apenas 

no mundo, mas com o mundo. Somente mulheres e 

homens, como seres “abertos”, são capazes de realizar 

a complexa operação se, simultaneamente, 

transformando o mundo através de sua ação, captar a 

realidade e expressá-la por meio de sua linguagem 

criadora. E é enquanto são capazes de tal operação. 

Que implica “tomar distância” do mundo, 

objetivando-o que homens e mulheres se fazem como 

seres com o mundo (Freire, 2018, p. 107). 

 

Não obstante a aparente simplicidade do processo, quando 

explicado pelo autor, é imperioso observar que se trata de algo demasiado 

complexo, pois envolve lidar com o que alguns sujeitos entendem como 

sendo verdades postas, situações “naturais”, e a desconstrução de imagens 

amalgamadas, há anos, implica possíveis crises identitárias, quiçá crises 

existenciais. De acordo com Paulo Freire (1980, p. 29), “[...] o trabalho 

humanizante não pode ser outro, senão o trabalho de desmistificação”. 

Imaginemos as dificuldades de compreensão da realidade de um 

camponês, católico, o qual outorga a Deus seus infortúnios, como sendo da 

vontade do Criador que ele e sua família passem por tantas dificuldades, 

mas acredita que, um dia, esse mesmo Criador haverá de lhe proporcionar 

uma vida melhor, pelo seu trabalho. Esse sujeito, ao ser posto diante de 

uma interpretação da realidade social como sendo algo dominado pelos 

ricos e que, mesmo trabalhando toda a vida, com a enxada na mão, nunca 

alcançará a condição de patrão, colocará por terra toda sua crença no 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

discurso social de que quem trabalha sempre alcança. Trata-se de algo 

indelével.  

Uma situação parece ideal para ilustrar tal contexto. Paulo Freire 

(1983a), ao abordar as questões educativas e de alfabetização, argumenta 

que é muito pouco apenas ensinar a palavra “tijolo” a um velho operário de 

uma olaria, por exemplo. Cabe a esse sujeito saber ler a palavra “tijolo”, 

obviamente, mas também cabe entender por que ele, apesar de trabalhar 

tanto, há tantos anos, não conseguiu construir a sua própria casa de tijolos; 

ora, cabe entender as posições desiguais ocupadas entre trabalhador e 

patrão, oprimido e opressor. Isso exposto, há de se entender que não se 

trata de um movimento linear, contínuo, retilíneo, de evolução, partindo de 

um lugar de menor conhecimento e alcançando um lugar de maior 

conhecimento. Estamos dizendo de um processo complexo, conturbado, 

contraditório, de avanços e retrocessos, de ganhos e perdas (Freire, 2011a).  

Diante dos elementos anteriormente abordados, trazemos à baila as 

conexões intrínsecas entre a humanização e a construção da consciência ou 

conscientização, conforme as reflexões condensadas no conjunto da teoria 

freiriana. Paulo Freire (2019), em sua obra Educação e Atualidade 

Brasileira, com a qual concorreu à vaga de docente da Universidade 

Federal de Pernambuco e alcançou o título de doutor, já estabelece uma 

discussão que nos aponta questões relativas à consciência, com base em 

três instâncias, a saber: 1) Consciência Intransitiva; 2) Consciência 

Transitiva Ingênua; 3) Consciência Transitiva Crítica. Obviamente, não 

representam delimitações estanques, e o entendimento de cada uma em 

suas singularidades pode, em grande medida, nos ajudar no debate 

proposto no presente trabalho. Com o objetivo de alicerçar o terreno do 

debate, partimos da característica primeira da conscientização como um 

processo ininterrupto, o qual não tem um patamar máximo a ser alcançado, 

que é inacabado e, por isso, dialético, sem qualquer separação entre o 

homem e o mundo, mas em contínua reflexão decorrente das questões 

concretas que afetam o homem no mundo. Nesse sentido, Paulo Freire 

(1980, p. 26) ressalta que “[...] a conscientização implica, pois, que 

ultrapassemos a esfera espontânea de apreensão da realidade, para 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

chegarmos a uma esfera crítica, na qual a realidade se dá como objeto 

cognoscível e na qual o homem assume uma posição epistemológica”.  

Dando continuidade à reflexão, retomamos as instâncias da 

consciência, conforme apontado pelo autor. Iniciaremos pelos elementos 

inerentes à Consciência Intransitiva. Tal instância consta de um 

comportamento dos sujeitos com maior vínculo a questões de ordem 

emocional do que questões de ordem racional. Inexiste qualquer teor de 

criticidade, uma vez que o sujeito, pela sua realidade de acomodação com 

o que está dado, não vê qualquer sentido em questionar o que está posto 

quase como algo “natural”, visto que as justificativas para tal ocorrência 

decorrem, muitas vezes, do sagrado. Seu compromisso é com a 

manutenção de sua sobrevivência, biologicamente falando. Conforme 

enfatiza Freire (1983a, p. 60), “[...] escapa ao homem intransitivamente 

consciente a apreensão de problemas que se situam além de sua esfera 

biologicamente vital. Daí implicar numa incapacidade de captação de 

grande número de questões que são suscitadas”. A vida dos sujeitos está 

baseada em uma aderência praticamente total à realidade em que se 

encontram inseridos.  

Ainda debruçados nessa reflexão, trazemos outros elementos para 

aprofundar o debate. Apesar de ser a intransitividade, ou a consciência 

intransitiva, uma instância demasiada cerceadora, capaz de turvar os olhos 

para o enxergar de outras formas de entendimento do mundo, não constitui 

uma condição cabal. O olhar turvo do homem não quer dizer que ele não 

aprenda, o que nos coloca em face da condição processual da 

conscientização:  

 

É evidente que o conceito de “intransitividade” não 

corresponde a um fechamento do homem dentro dele 

mesmo, esmagado, se assim o fosse, por um tempo e 

um espaço todo-poderosos. O homem, qualquer que 

seja o seu estado, é um ser aberto. O que pretendemos 

significar com a consciência “intransitiva” é a 

limitação de sua esfera de apreensão. É sua 

impermeabilidade a desafios situados fora da órbita 

vegetativa. Neste sentido e só neste sentido, é que a 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

intransitividade representa um quase incompromisso 

do homem com existência (Freire, 1983a, p. 60). 

 

A dinamicidade do processo desvela a condição necessária de 

estabelecimento do diálogo como ferramenta de desequilíbrio e 

inquietação. Por meio do diálogo do homem com o homem, do homem 

com o mundo, do homem com seu deus, podem emergir as condições para 

possíveis mudanças. Passando a abordar os elementos da Consciência 

Ingênua Transitiva, veremos que ainda, em alguma medida, perceberemos 

nuances também constantes na Consciência Intransitiva, mas o que difere 

tais instâncias? Conforme Freire, a transitividade ingênua sugere uma 

maior sensibilidade ou disposição dos sujeitos para se apropriarem da 

realidade, contudo, ainda com grande vínculo a comportamentos de caráter 

massificado. Kronbauer (2017), ao refletir sobre as questões da 

consciência, no Dicionário Paulo Freire, afirma:  

 

A consciência “transitiva ingênua” já percebe a 

contradição social, mas ainda se move nos limites do 

conformismo, adotando explicações fabulosas para os 

fenômenos. Ela não é capaz do pensamento autônomo 

porque não se arrisca na investigação pelas 

verdadeiras causas e, por isso mesmo, não é capaz de 

se aventurar na direção da mudança. É o tipo de 

consciência dependente, que transfere para os outros e 

para as instituições a responsabilidade pela solução 

dos problemas (Kronbauer, 2017, p. 87).  

 

 Cientes de que não estamos abordando um processo retilíneo, de 

avanço irrestrito, retomamos o diálogo com Freire (1983a). O autor 

destaca que, a depender das experiências e da potencialidade da 

massificação sobre o modo de compreensão dos sujeitos, a instância de 

Consciência Transitiva Ingênua pode tanto avançar para uma Consciência 

Transitiva Crítica, quanto retroceder a níveis mais contundentes de 

intransitividade, a uma consciência fanatizada, de irracionalismo sectário e 

que torna a experiência educativa/formativa de conscientização ainda mais 

difícil. Por isso, o autor alerta que esse processo demanda um trabalho 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

direcionado, planejado, que seja colocado em posição diametralmente 

oposta à massificação:  

 

O que nos parece importante afirmar é que o outro 

passo, o decisivo, da consciência dominantemente 

transitivo ingênua para a dominantemente transitivo 

crítica, ele não se dará automaticamente, mas se 

inserindo num trabalho educativo com essa 

destinação. Trabalho educativo eu não se ponha 

despercebida e desapercebidamente diante do perigo 

da massificação, em íntima relação com a 

industrialização, que nos é um imperativo existencial 

(Freire, 1983a, p. 36-37). 

 

Ao contrário do que a grande maioria de seus críticos reforçam, 

ainda hoje, Paulo Freire sustenta que a dimensão política de sua concepção 

educativa/formativa não prescinde dos elementos teóricos e práticos, em 

consonância, dinamicamente intrínsecos ao processo (Freire, 2020). 

Malgrado o exposto, a mesma dimensão política não exclui ou inferioriza 

as dimensões referentes a conteúdos, as dimensões pedagógicas ou mesmo 

o domínio de técnicas compulsoriamente necessárias para se viver em 

sociedade. A politicidade não se contrapõe ao acesso ao conhecimento 

erudito acumulado pela humanidade, durante os séculos passados. Por 

mais que a leitura de mundo preceda a leitura da palavra, de nada, ou 

muito pouco adiantaria ensinar uma pessoa a ler e a assinar o nome, se isso 

servisse para mantê-la enclausurada nas amarras da estrutura social como 

alguém marginal, desumano, não reconhecido em sua existência (Freire, 

2011c). Por mais que a criticidade não seja um ponto final, um patamar a 

ser alcançado, todavia, que se manifesta como processo ininterrupto, o 

autor nos ajuda ao delimitar os elementos que compõem a Consciência 

Transitiva Crítica:  

 

A transitividade crítica, se caracteriza pela 

profundidade na interpretação dos problemas. Pela 

substituição das explicações mágicas por princípios 

causais. Pro procurar testar os “achados” e se dispor 

sempre a revisões. Por despir-se ao máximo de 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

preconceitos na análise de problemas. Na sua 

apreensão, esforçar-se por evitar deformações. Por 

negar a transferência da responsabilidade. Pela recusa 

de posições quietistas. Pela aceitação da massificação 

como um fato, esforçando-se, porém pela 

humanização do homem. Por segurança na 

argumentação. Pelo gosto pelo debate. Por maior dose 

de racionalidade. Pela apreensão e receptividade a 

tudo que é novo. Por se inclinar sempre a arguições 

(Freire, 2003, p. 34).  

 

O alcance da transitividade crítica reverbera na inserção do sujeito 

em um círculo virtuoso de refletir, agir e novamente refletir, em linhas 

gerais. Tais aspectos nos permitem dizer que esse processo de construção 

de uma consciência transitiva crítica seja eminentemente filosófico, o que 

torna ainda mais significativo o debate proposto. Não nos parece haver, 

com base nas obras do autor, uma hierarquização, por exemplo, entre o 

aprender a ler e escrever e o aprendizado político da existência: são 

conhecimentos complementares e que potencializam, em essência, um 

processo de conscientização:  

 

A conscientização é, neste sentido, um teste de 

realidade. Quanto mais conscientização, mais se 

“desvela” a realidade, mais se penetra na essência 

fenomênica do objeto, frente ao qual nos encontramos 

para analisá-lo. Por esta mesma razão, a 

conscientização não consiste em “estar frente à 

realidade” assumindo uma posição falsamente 

intelectual. A conscientização não pode existir fora da 

“práxis”, ou melhor, sem o ato ação – reflexão. Esta 

unidade dialética constitui, de maneira permanente, o 

modo de ser ou de transformar o mundo que 

caracteriza os homens (Freire, 1980, p. 26). 

 

Caminhando no aprofundamento do debate, acreditamos que não 

nos cumpre ficarmos presos às várias técnicas e métodos empreendidos 

por Freire, até porque, desde sua atuação no SESI, perpassando o 

Movimento de Cultura Popular, o Serviço de Extensão Cultural (Beisiegel, 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

2010), a experiência de Angicos (Freire, 1980, 2011b), as várias 

experiências vividas em outros países, quando exilado, e o MOVA 

(Gadotti, 2008), quando atuou como Secretário de Educação da cidade de 

São Paulo, vários foram os movimentos de mudança, adaptação, retomada 

de discussões. Nessa perspectiva, nós nos pautaremos na discussão 

filosófica e política contida no que o autor apresenta como pontos centrais 

da formação educativa e conscientizadora. Paulo Freire tem como base de 

sua teoria uma concepção de educação e uma pedagogia central, a qual é 

agregada por outros elementos que foram gradativamente produzidos, em 

sua trajetória como educador, filósofo e intelectual. Assim, consideramos 

como o arcabouço de toda a teria freiriana a Educação Libertadora, como 

concepção formativa de sujeitos críticos e conscientes, bem como a 

Pedagogia do Oprimido como práxis, orientação teórico-prática para se 

alcançar tal intento. Nós nos debruçaremos sobre suas singularidades, com 

o fito de aprofundar o debate.  

Partindo da educação libertadora, compete-nos, de pronto, reforçar 

que tal concepção educativa suplanta, em muito, as concepções binárias 

com as quais nos deparamos, nos cursos de licenciatura e nas próprias 

escolas, que colocam essa concepção como simples oposição à educação 

tida como bancária. Essa é uma metáfora que, em nosso entender, foi 

muito útil para o filósofo no debate sobre o processo educativo, mas se 

prender apenas a essa divisão não é sequer arranhar a superfície de todos 

os outros elementos trabalhados em sua obra. Assevera o autor: 

 

Na visão “bancária” da educação, o “saber” é uma 

doação dos que se julgam sábios aos que julgam nada 

saber. Doação que se funda uma das manifestações 

instrumentais da ideologia da opressão – a 

absolutização da ignorância, que constitui o que 

chamamos de alienação da ignorância, segundo a qual 

esta se encontra sempre no outro (Freire, 2011a, p. 

81).  

 

Usualmente, de maneira muito concisa, as representações quanto à 

educação bancária nos dizem de uma prática tradicional, de monopólio do 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

poder nas mãos do professor, na qual os estudantes não são atores 

considerados em suas singularidades, predomina a capacidade mnemônica 

e se advoga pela massificação dos comportamentos, dos modos de ser e 

agir. O estudante é uma tábula rasa sobre a qual o professor, único detentor 

do conhecimento, deposita as matérias e o conteúdo. Em contrapartida, a 

educação libertadora seria pautada em uma relação dialógica entre os 

atores envolvidos: o educador e o educando estabelecem uma relação 

horizontal, os conhecimentos dos educandos são reconhecidos como sendo 

tão importantes quanto qualquer outro. Embora saibamos que os elementos 

apontados sejam muito importantes, a educação libertadora como 

concepção filosófica de educação é muito mais do que os discursos dão 

conta de sistematizar.  

A educação libertadora é muito mais que um conjunto de ações de 

intelectuais altruístas, professores, os quais, pela sua prática, irão “libertar” 

seus alunos incultos dos grilhões da ignorância. Esta envolve uma 

concepção de sociedade pela qual se busca uma concepção de mundo 

como lugar de sobrevivência coletiva, uma concepção de pessoa humana 

para além de sua condição econômica, mas tendo em vista suas condições 

sociais e culturais como sujeitos de direito. Que se busque, quando menos, 

uma sociedade igualitária, se não nos for possível conceber a idealização 

de uma sociedade de iguais. Em linhas gerais, esta é uma educação na qual 

é imperiosa, para sua ocorrência, a existência de uma sociedade pautada 

nos valores democráticos, na garantia dos direitos, no reconhecimento da 

diversidade e na busca por equalizar as responsabilidades para a superação 

da desigualdade e da violência contra as classes pobres.  

Equivoca-se quem entende essa educação como sendo destinada 

apenas aos pobres; mesmo sendo irrestritamente formativa, inclusive para 

as elites, é imprescindível que esta não abra mão da conscientização 

quanto às estruturas e contradições sociais. Educar é muito diferente de 

formar, pois não se trata simplesmente de adestrar sujeitos para ocupar 

funções no mercado, mas proporcionar-lhes a capacidade de refletir e se 

posicionar diante da estrutura que se apresenta. Em função disso, consiste 

em uma concepção educativa que nos permite identificar como sendo uma 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

manifestação do que Freire considera como uma Educação Popular, 

política, engajada, comprometida com a promoção de intervenções sociais:  

 

Entendo a educação popular como o esforço de 

mobilização, organização e capacitação das classes 

populares; capacitação científica e técnica. Entendo 

que esse esforço não se esquece, que é preciso poder, 

ou seja, é preciso transformar essa organização do 

poder burguês que está aí, para que se possa fazer 

escola de outro jeito. Em uma primeira “definição” eu 

a aprendo desse jeito. Há estreita relação entre escola 

e vida política (Freire; Nogueira, 2002).  

 

A imagem idealizada de uma concepção educativa, por melhor que 

seja feita, não abarca suas arestas, suas vicissitudes, os conflitos e 

problemas enfrentados, entretanto, na mesma medida também não abarca 

toda a satisfação da realização profissional de quem se dispõe a tê-la como 

filosofia de vida. Um profissional da educação, ao se comprometer com a 

concepção libertadora, assume também sua função como educador, não 

apenas como um ministrador de conteúdo, mas enquanto um sujeito que se 

implica com as lutas sociais, por meio de sua atuação profissional. Isso 

envolve o lidar com sentimentos diversos, frustrações, receios, medos e 

ousadias: significa viver (Freire; Shor, 1986).  

Em face desse cenário, para o desenvolvimento de uma educação 

libertadora, torna-se vital que as práticas pedagógicas sejam também 

abordadas de acordo com os objetivos a serem alcançados. No nosso 

entender, as reflexões de Freire (2011a) podem ser condensadas, em 

aspectos gerais, em uma Pedagogia do Oprimido, que nada mais é que 

“[...] a pedagogia dos homens se empenhando na luta por sua libertação” 

(p. 55). O próprio Freire explicita o vínculo direto entre o processo de 

conscientização e sua proposta pedagógica, o que a divide ainda em 

momentos distintos, em consonância com as passagens do sujeito da 

Consciência Intransitiva à Transitiva Crítica:  

 

A pedagogia do oprimido, como pedagogia 

humanista, terá dois momentos distintos. O primeiro 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

em que os oprimidos vão desvelando o mundo da 

opressão e vão se comprometendo, na práxis, com sua 

transformação; o segundo, em que, transformada a 

realidade opressora, esta pedagogia deixa de ser do 

oprimido e passa a ser a pedagogia de homens em 

processo de permanente libertação (Freire, 2011a, p. 

57). 

 

Apesar de a pedagogia do oprimido ser o mesmo nome de seu 

livro mais difundido, no mundo – e que não é primeiro como muitos 

pensam –, outros tantos viriam, com outros elementos pedagógicos 

complementares, tais como: Pedagogia da Esperança (Freire, 1999), 

Pedagogia da Tolerância (Freire, 2014a); Pedagogia da Autonomia 

(Freire, 2001); Pedagogia da Indignação” (Freire, 2014 b); Pedagogia do 

Compromisso (FREIRE, 2008); Pedagogia dos Sonhos Possíveis (Freire, 

2014c); Pedagogia da Solidariedade (Freire, 2014d); Pedagogia da 

Pergunta (Freire; Faundez, 1985). Cada uma dessas obras, ao contrário de 

trazer mais uma concepção pedagógica, como se nos apresentasse um 

cardápio, concentra em si contribuições para potencializar a Pedagogia do 

Oprimido, força motriz de toda a proposta educativa do autor.  

Em oposição a uma pedagogia destinada à doutrinação das massas, 

a mitificação em relação à ordem social capitalista, a reprodução do 

discurso falacioso, meritocrático e excludente de que todos são iguais, a 

pedagogia do oprimido constitui ferramenta de luta dos marginalizados 

contra o “ser menos”, contra a desumanização. Nesse aspecto, não há 

pedagogia do oprimido sem a práxis como raiz do processo de construção 

do conhecimento. Antes de adentrarmos aos elementos da práxis, na teoria 

freiriana, partimos em busca de outros elementos para sustentação do 

debate. Práxis, para os gregos, era a ação propriamente dita, literalmente 

colocada em execução, em prática. Uma atividade vista como algo menor 

em comparação com o trabalho intelectual, exercido pelo homens livres, o 

trabalho exercido como ação física era algo humilhante, destinado aos 

escravos (Vázquéz, 2007).  

O filósofo Vázquez (2007), em seu trabalho Filosofia da Práxis, 

traz importantes contribuições para uma melhor compreensão desse 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

conceito. Aponta o autor: “Toda práxis é atividade, mas nem toda 

atividade é práxis” (p. 219). Com isso, ele nos mostra que a práxis, apesar 

de ser essencialmente uma atividade prática, está para além de uma ação 

mecânica em si. Para que uma atividade se torne práxis, ela, 

necessariamente, precisa estar intrinsecamente vinculada a uma reflexão, a 

uma problematização, o que faz com que a ação seja orientada para um 

fim. Nesse sentido, trata-se da relação direta entre a prática e a teoria, com 

um fim estabelecido. Envolve uma ação consciente e significativa de todas 

as nuances que nela própria estão contidas, questões de ordem social, 

cultural, históricas, educacionais, o que torna a prática não apenas uma 

ação, mas uma ação de intervenção do sujeito na realidade. 

As reflexões de Paulo Freire caminham com proximidade 

considerável aos apontamentos anteriores. Ele nos diz que a ação 

essencialmente humana compulsoriamente está vinculada a um processo 

reflexivo, de problematização para além do puro fazer, de pensar o que 

fazer, como fazer, por que fazer e quando fazer. Dialeticamente, um 

movimento marcado pelas contradições da realidade social e que não se 

finda com a conclusão de uma ação qualquer. Conforme realça o autor, 

“[...] quando a consciência popular se esclarece, sua própria consciência 

aumenta, mas esta forma de conscientização não pode jamais se 

transformar numa práxis que conduza à conscientização das pessoas” 

(Freire, 1980, p. 90); logo, tem-se um processo no qual a conscientização e 

a práxis – como construção da conscientização – são interdependentes. 

Freirianamente, a práxis tem como característica a denúncia das estruturas 

injustas e da opressão dominação.  

 Conforme já mencionado, uma ação conscientizadora consigna a 

ação não estéril, pautada na reflexão do sujeito, culminando em uma outra 

possibilidade de ação aprimorada decorrente do processo, a qual demanda 

necessariamente outros elementos de reflexão, se efetivada 

ininterruptamente. Rossato (2017) sintetiza o conceito de práxis na obra de 

Paulo Freire: 

 

Trata-se de um conceito básico que perpassa toda a 

obra e Paulo Freire. É indissociável do pensamento, 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 31 

da análise e da compreensão do papel da educação na 

sua globalidade. Está intimamente ligado aos 

conceitos de dialogicidade, ação-reflexão, autonomia, 

educação libertadora, docência. E perpassa muitos 

outros, pois a sua obra é impensável sem a relação 

estreita que se estabelece entre a teoria, no seu sentido 

originário entre os gregos, e a prática educativa, 

entendendo todo o ato educador como educativo. 

Práxis pode ser compreendida como a estreita relação 

que se estabelece entre um modo de interpretar a 

realidade e a vida e a consequente prática que decorre 

desta compreensão levando a uma ação 

transformadora. Opõe-se a ideia de alienação e 

domesticação, gerando um processo de atuação 

consciente que conduza a um discurso sobre a 

realidade para modificar esta mesma realidade 

(Rossato, 2017, p. 325). 

 

 Em posição paralela à sua condição como práxis, a pedagogia do 

oprimido traz consigo um outro elemento imprescindível, qual seja, a 

dialogicidade. Por condição dialógica o autor entende a relação de 

construção do conhecimento enquanto uma via de mão dupla, o educando 

se forma com a mediação do educador, na mesma medida em que também 

forma o educador. em seu processo de educar. E, a fim de que o diálogo 

emerja como tal, como troca de experiências diferentes, o educador deve 

se preocupar em estabelecer uma comunicação eficiente, que seja 

significativa (Freire, 1983b), uma vez que nos humanizamos na relação e 

não conseguimos nos formar sem o outro. Se não houver a comunicação 

relacional, incorre-se no monopólio do conhecimento, do poder, do saber, 

por parte do professor – e isso é uma prática da educação bancária.  

Para dirimir mal-entendidos, principalmente advindos de pessoas 

não pertencentes à área da educação, é prudente ressaltar que uma relação 

horizontal entre educador e educandos não quer dizer, em hipótese alguma, 

a subversão do processo ou a inexistência de uma estrutura. O docente 

pode muito bem ter uma relação humanista com seus estudantes e ainda 

manter a condução do processo educativo em suas mãos, pois esse é de sua 

responsabilidade, como profissional da docência. Apesar da potência 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

32  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

contida em uma relação horizontal, não se trata de igualar docentes e 

estudantes.  

Em sentido oposto, um docente, sob a justificativa da manutenção 

da ordem, o qual pleiteia que seus estudantes desconsiderem suas 

experiências e saberes, para memorizar conteúdos, que muitas vezes não 

fazem sentido, incorre no que Freire (1983b) caracteriza como invasão 

cultural. Quem invade comete uma violência e, na situação mencionada, 

de uma imposição docente, estamos remetendo a uma relação autoritária 

de imposição quanto à concepção de mundo, quanto ao que é 

culturalmente relevante e ao que nem sequer merece consideração. Em 

oposição ao entendimento do diálogo como algo simples, Freire (1983b) 

enfatiza:  

 

Ser dialógico, para o humanismo verdadeiro, não é 

dizer-se descomprometidamente dialógico; é 

vivenciar o diálogo. Ser dialógico é não invadir, é não 

manipular, é não sloganizar. Ser dialógico é 

empenhar-se na transformação constante da realidade. 

Esta é a razão pela qual, sendo o diálogo o conteúdo 

da forma de ser própria à existência humana, está 

excluído de toda relação na qual alguns homens sejam 

transformados em “seres para o outro” por homens 

que são falsos “seres para si”. É que o diálogo não 

pode travar-se em uma relação antagônica (Freire, 

1983b, p. 43). 

 

As reflexões de Freire dão conta de que a educação libertadora é 

também essencialmente gnosiológica, ou seja, está dialeticamente 

orientada pela realidade concreta à qual se encontra vinculada. E o sujeito 

em formação, em lugar de simplesmente se submeter as mudanças que 

ocorrem, busca pela sua condição como ser potente de intervenção no 

mundo. Trata-se de um processo educativo pautado na compreensão dos 

problemas e não em explicações rasteiras e alienadas dos mesmos. 

Para isso, compete aos educadores uma prática docente 

vanguardista, a qual abra mão do pretenso monopólio do conhecimento, 

subverta as relações de poder consuetudinariamente erigidas, seja humilde 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 33 

ao reconhecer a relação coletiva como maior virtude do processo 

educativo, seja politicamente comprometida com a intervenção social e 

tenha como horizonte a humanidade dos educandos como sua riqueza, 

como elemento para que suplantem a invisibilidade social e disputem, na 

arena social, seus direitos constitucionalmente garantidos.  

Ao fim e ao cabo, de posse dos elementos vários elencados 

anteriormente e cientes da complexidade contida no debate que nos 

propusemos a fazer, acreditamos que, minimamente, tenhamos elencado o 

que nos parece ser de maior emergência, na teoria de Paulo Freire, tendo 

como foco a educação como processo de humanização e conscientização 

dos educandos. Educar, humanizar, conscientizar não se trata se uma 

concessão, todavia, de um processo árduo no qual educadores e educandos 

se completam existencialmente e, para que suas repercussões sejam 

efetivas, temos de ser radicais em nossas posições e convicções.  

 

 

Considerações finais  

 

Aos que se arvoram a escrever sobre Paulo Freire ou sobre suas 

teorias, reflexões e conceitos, parece-nos quase uma regra o receio em 

estar falando sobre mais do mesmo, de produzir repetições do que está 

dito, do que aparentemente seja óbvio. Vencido esse medo inicial, 

acreditamos que, minimamente, trouxemos no presente trabalho elementos 

que consignam nossos estudos e leituras em relação direta com o nosso 

fazer docente cotidiano, em suas contradições e conflitos, mas sempre com 

o fito de construir uma educação mais humana, mais humanizada, que não 

só capacite os educandos a ocupar um lugar no mercado de trabalho, 

todavia, promova o entendimento da realidade social em um espectro 

macro.  

Portanto, não se trata de externar conclusões cabais, ao colocarmos 

o ponto final nesse texto, mas tornar públicas reflexões que se mostram 

abertas a revisões, complementações e, principalmente, oportunidades de 

discussão, para o devido aprimoramento do debate. Irrefutável nos parece 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

34  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

a constatação de que, aos olhos de Paulo Freire, o processo educativo é 

político, deve ser empreendido de maneira radicalmente engajada e está 

visceralmente vinculado à conscientização e humanização dos educandos. 

Por mais que saibamos a posição do autor quanto ao ser humano, como 

ontologicamente destinado a “ser mais”, é preciso ter em vista que os 

modos de exercício da humanidade podem ser restringidos a determinados 

sujeitos, seja pela sua condição econômica, seja pela sua raça, pelo seu 

gênero ou orientação sexual.  

A humanidade se torna um bem em disputa e, a fim de que emerja 

como forma de entendimento do educando, no mundo e com o mundo, 

cabe aos sujeitos compreenderem seu lugar diante de uma estrutura social 

que os expele para a margem. Mesmo diante de uma humanidade 

discursivamente negada pelas elites opressoras, a consciência crítica e a 

compreensão mais ampla na organização e funcionamento social colocam 

em cena outros atores que se fazem humanizar na luta e que ecoam suas 

vozes, como forma de serem reconhecidos em seus direitos.  

Educar, portanto, na visão de Freire, não se restringe a doutrinar 

ou pasteurizar comportamentos e modos se ser: é, de fato, uma forma de 

problematizar, de não estabelecer respostas prontas, de desequilibrar, de 

causar desconforto, em um movimento de acomodação ao engajamento, de 

aceitação à revolta. A nosso ver, na concepção freiriana, não é possível 

uma educação libertadora sem que os educandos sejam atores efetivos do 

processo educativo, sem que construam sua compreensão como sujeitos do 

mundo e no mundo, sem que estejam conscientes das violências da 

desigualdade social, sem que exerçam sua humanidade, na luta por uma 

existência digna.  

 

 

Referências  

ALTHUSSER, Louis. Aparelhos ideológicos de estado. Rio de Janeiro: Graal, 

1985. 

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. São Paulo: Companhia das Letras, 

2012. 



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 35 

BARRETO, Vera. Paulo Freire para educadores. São Paulo: Arte e Ciência, 

2005. 

BEISIEGEL, Celso de Rui. Paulo Freire. Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 

2010. 

BLACKBURN, Simon. Dicionário Oxford de Filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 

1997. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação. São Paulo: Brasiliense, 1991. 

CHARLOT, Bernard. Da relação com o saber. Porto Alegre: Artmed, 2000. 

DURKHEIM, Émile. As regras do método sociológico. São Paulo: Martin Claret, 

2011. 

DURKHEIM, Émile. Educação e sociologia. Petrópolis: Vozes, 2014. 

ELIAS, Norbert. O processo civilizador. vol. 1. Rio de Janeiro: Zahar, 1993. 

ELIAS, Norbert. O processo civilizador. vol. 2. Rio de Janeiro: Zahar, 1994. 

ELIAS, Norbert; SCOTSON, John. Os estabelecidos e os outsiders. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2000. 

FERNANDES, Francisco; LUFT, Celso Pedro; GUIMARÃES, Marques. 

Dicionário Brasileiro. São Paulo: Globo, 2003. 

FREIRE, Ana Maria Araújo. Paulo Freire: uma história de vida. São Paulo: Paz e 

Terra, 2017. 

FREIRE, Paulo. Conscientização. São Paulo: Moraes, 1980. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. São Paulo: Paz e Terra, 

1983a. 

FREIRE, Paulo. Extensão ou comunicação? São Paulo: Paz e Terra, 1983b. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança. São Paulo: Paz e Terra, 1999. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 2001. 

FREIRE, Paulo. Educação e atualidade brasileira. São Paulo: Cortez, 2003. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Compromisso. Indaiatuba: Villa das Letras, 2008. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. São Paulo: Paz e Terra, 2011a. 

FREIRE, Paulo. Aprendendo com a própria história. São Paulo: Paz e Terra, 

2011b. 

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler. São Paulo: Cortez, 2011c. 



Humanização e Conscientização: reflexões sobre o processo educativo e a teoria de Paulo Freire 

36  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 

FREIRE, Paulo. Cartas à Guiné-Bissau. São Paulo: Paz e Terra, 2011d.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Tolerância. São Paulo: Paz e Terra, 2014a. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação. São Paulo: Paz e Terra, 2014b. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia dos Sonhos Possíveis. São Paulo: Paz e Terra, 2014c. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Solidariedade. São Paulo: Paz e Terra, 2014d. 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para liberdade. São Paulo: Paz e Terra, 2018. 

FREIRE, Paulo. Política e educação. São Paulo: Paz e Terra, 2020. 

FREIRE, Paulo; FAUNDEZ, Antônio. Por uma Pedagogia da Pergunta. São 

Paulo: Paz e Terra, 1985. 

FREIRE, Paulo; GUIMARÃES, Sérgio. A África ensinando a gente. São Paulo: 

Paz e Terra, 2011. 

FREIRE, Paulo; NOGUEIRA, Adriano. Teoria e Prática em Educação Popular. 

Petrópolis: Vozes, 2002.  

FREIRE, Paulo; SHOR, Ira. Medo e Ousadia. São Paulo: Paz e Terra, 1986. 

GADOTTI, Moacir. Paulo Freire uma biobibliografia. São Paulo: Cortez, 1996. 

GADOTTI, Moacir. Educação e Poder. São Paulo: Cortez, 2003. 

GADOTTI, Moacir. MOVA: Brasil alfabetizado. São Paulo: Instituto Paulo Freire, 

2008. 

HADDAD, Sérgio. O Educador: um perfil de Paulo Freire. São Paulo: Todavia, 

2019. 

HOBSBAWM, Eric. A era das revoluções. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2011. 

KONDER, Leandro. Filosofia e Educação. Rio de Janeiro: Forma e Ação, 2006.  

KROMBAUER, Luiz Gilberto. Consciência. In: STRECK, Danilo; REDIN, 

Euclides; ZITKOSKI, Jaime José. Dicionário Paulo Freire. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2017. 

LUCKESI, Cipriano Carlos. Filosofia da Educação. São Paulo: Cortez, 2017. 

MARX, Karl. O manifesto do partido comunista. São Paulo: Paz e Terra, 2000. 

MARX, Karl. O 18 brumário de Luís Bonaparte. São Paulo: Boitempo, 2011. 

MARX, Karl. A guerra civil na França – Mensagem do Conselho Geral da 

Associação Internacional dos trabalhadores. In: PRASHAD, Vijay et al. (Orgs.). 

Comuna de Paris, 150 anos. São Paulo: Expressão Popular, 2021.  



Francisco André Silva Martins; Aline Choucair Vaz 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 74077, p. 1-37, 2025. e-ISSN 1982-596X 37 

MOORE, Carlos. Racismo e sociedade: novas bases epistemológicas para 

entender o racismo. Belo Horizonte: Mazza, 2007. 

NISKIER, Arnaldo. Filosofia da Educação. Rio de Janeiro: Consultor, 1992. 

PONCE, Anibal. Educação e luta de classes. São Paulo: Cortez, 2010. 

ROSSATO, Ricardo. Práxis. In: STRECK, Danilo; REDIN, Euclides; ZITKOSKI, 

Jaime José. Dicionário Paulo Freire. Belo Horizonte: Autêntica, 2017. 

SOUZA, João Valdir Alves de. Introdução à Sociologia da Educação. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2007. 

VALE, Maria José. Paulo Freire: educar pata transformar. São Paulo: Mercado 

Cultural, 2005. 

VÁSQUÉZ, Adolfo Sánchez. Filosofia da Práxis. São Paulo: Expressão Popular, 

2007.  

 

 

Data de registro: 18/06/2024 

Data de aceite: 18/06/2025 


