
Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 1 

 

  Reflexões sobre a noção kantiana de experiência 

a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

 

Anita Helena Schlesener* 

 

Resumo: O artigo visa retomar algumas colocações de Walter Benjamin sobre a 

noção kantiana de experiência, contida no ensaio de 1917, Sobre o Programa de 

uma Filosofia Vindoura a fim de discorrer sobre a sua noção de educação 

implícita no conceito de experiência e presente em toda a obra do autor. O projeto 

crítico kantiano, que visava inicialmente delimitar a extensão do conhecimento 

sensível, engendra-se como uma ciência dos limites da razão, redefinindo as 

formas e limites da sensibilidade. Benjamin reconhece que Kant levou a filosofia a 

um ponto novo e sem retorno que caracterizou o nascimento de uma nova noção 

de experiência, porém, a partir do compromisso de Kant com o Esclarecimento e 

com os pressupostos do conhecimento científico e da física newtoniana, tal noção 

permaneceu latente. Os limites da noção kantiana desdobram-se na filosofia 

posterior e no neokantismo da Escola de Marburg. O ensaio de Benjamin mostra 

que o criticismo coloca a possibilidade de elaborar um conceito muito mais rico de 

experiência, no sentido de uma teoria do conhecimento que abrangesse a 

compreensão da história, da religião, da linguagem e da arte, como expressão 

efetiva da filosofia. O ensaio abre uma discussão que percorre outros escritos de 

Benjamin sobre a perda da experiência, acontecimento que se vincula a um 

processo histórico de formação da modernidade e desdobra-se nas reflexões sobre 

a linguagem. 

 

Palavras-chave: Educação; Filosofia; Experiência; Immanuel Kant; Walter 

Benjamin. 

 

 

 

* Doutora em História pela Universidade Federal do Paraná (UFPR). Professora em 

Universidade Tuiuti do Paraná (UTP). E-mail: anitahelena1917@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/9617648836292663. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5185-2604. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v38a2024-71997  

  

mailto:anitahelena1917@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9617648836292663
https://orcid.org/0000-0002-5185-2604
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v38a2024-71997
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v38a2024-71997


Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

Reflections on the Kantian notion of experience based on Walter Benjamin 

and its impacts on education 

 

Abstract: The article aims to revisit some of Walter Benjamin's statements 

regarding the Kantian notion of experience, based on the 1917 essay, On the 

Program of a Coming Philosophy in order to discuss his education notion implied 

in the concept of experience and present throughout the author's work. The 

Kantian critical project, which initially aimed to delimit the extent of sensitive 

knowledge, is conceived as a science of the limits of reason, redefining the forms 

and limits of sensitivity. Benjamin recognizes that Kant took philosophy to a new 

point of no return that characterized the birth of a new notion of experience, 

however, based on Kant's commitment to Enlightenment and the assumptions of 

scientific knowledge and Newtonian physics, this notion remained latent. The 

limits of the Kantian notion unfold in the later philosophy and neo-Kantianism of 

the Marburg School. The Benjamin's essay is to show that criticism poses the 

possibility of elaborating a much richer concept of experience, in the sense of a 

theory of knowledge that encompasses the understanding of history, religion, 

language and art, as an effective expression of philosophy. The essay opens a 

discussion that covers Benjamin's other writings on the loss of experience, an 

event that is linked to a historical process of formation of modernity and unfolds 

in reflections on language. 

 

Keywords: Education; Philosophy; Experience; Immanuel Kant; Walter 

Benjamin. 

 

 

Reflexiones sobre la noción kantiana de experiencia desde Walter Benjamin y 

sus impactos en la educación 

 

Resumen: El artículo tiene como objetivo revisitar algunas de las afirmaciones de 

Walter Benjamin sobre la noción kantiana de experiencia, a partir del ensayo de 

1917, Sobre el programa de una filosofía venidera con el objetivo de discutir su 

noción de educación implícita em el concepto de experiencia y presente en toda la 

obra del autor. El proyecto crítico kantiano, que inicialmente pretendía delimitar el 

alcance del conocimiento sensible, se concibe como una ciencia de los límites de 

la razón, a redefinir formas y los límites de la sensibilidad. Benjamin reconoce que 

Kant llevó la filosofía a un nuevo punto de no retorno que caracterizó el 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 3 

nacimiento de una nueva noción de experiencia, sin embargo, a partir del 

compromiso de Kant con la Ilustración y los supuestos del conocimiento científico 

y la física newtoniana, esta noción permaneció latente. Los límites de la noción 

kantiana se revelan en la filosofía posterior y el neokantismo de la Escuela de 

Marburgo. El ensayo de Benjamin mostra que la crítica plantea la posibilidad de 

elaborar un concepto mucho más rico de experiencia, en el sentido de una teoría 

del conocimiento que abarque la comprensión de la historia, la religión, el 

lenguaje y el arte, como expresión efectiva de la filosofía. El ensayo abre una 

discusión que recorre otros escritos de Benjamin sobre la pérdida de la 

experiencia, acontecimiento que se vincula a un proceso histórico de formación de 

la modernidad y se despliega en reflexiones sobre el lenguaje. 

 

Palabras clave: Educación; Filosofía; Experiencia; Immanuel Kant; Walter 

Benjamin. 

 

 

Introdução  

 

Quem tentará, sequer, lidar com a juventude 

invocando sua experiência? (Benjamin, 1985, p. 114).  

 

Inicialmente precisamos acentuar a importância do conhecimento 

filosófico no âmbito da educação formal, como suporte teórico 

metodológico para a elaboração de um pensamento autônomo. No âmbito 

do pensamento dos autores aqui abordados, a educação não se restringe ao 

sistema educativo formal, mas está implícita no processo civilizatório, que 

se concretiza nos modos de ser, pensar e sentir cotidianos. Deste ponto de 

vista, a noção de experiência é de fundamental importância enquanto 

expressão da apropriação individual da concepção de mundo, traduzindo a 

relação efetiva entre este conceito e a educação. Conforme Buck-Morss 

(2002, p.314), Benjamin trata frequentemente da educação infantil e a 

“omissão de uma discussão séria de sua significação teórica em 

praticamente todos os comentários sobre Benjamin é notável”. 

 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

O escrito de Walter Benjamin aqui abordado, intitulado Sobre o 

Programa de uma Filosofia Vindoura, fez parte de suas reflexões no 

contexto de sua formação universitária e se apresenta como uma 

contribuição original e enriquecedora do debate na esfera da educação. No 

encadeamento de sua produção teórico, o texto inicia a sua reflexão sobre 

o conceito de experiência, um dos temas centrais para a compreensão de 

sua noção de história. Benjamin reconhece que Kant levou a filosofia a um 

ponto novo e sem retorno que caracterizou o nascimento de uma nova 

noção de experiência, porém, a partir do compromisso de Kant com o 

Esclarecimento e com os pressupostos do conhecimento científico e da 

física newtoniana, tal noção permaneceu latente. No seu escrito Benjamin 

procura vislumbrar as possibilidades implícitas na noção kantiana se 

rompido seu laço com o horizonte do pensamento científico da época.  

Nos seus trabalhos posteriores a noção de experiência insere-se no 

contexto mais amplo de uma teoria do conhecimento e de uma filosofia da 

história que se apresentam como crítica aos fundamentos da racionalidade 

moderna, cuja expressão na exaltação do progresso e no desenvolvimento 

prodigioso da ciência e da técnica se mostram como um dos maiores mitos 

da modernidade.  

Sabe-se que, na juventude, Benjamin demonstrou interesse em 

dedicar-se ao estudo da filosofia kantiana, embora já percebesse os 

problemas implícitos na teoria de Kant a respeito da filosofia da história 

(Muricy, 1998). É sabido que o projeto crítico kantiano, que visava 

inicialmente delimitar a extensão do conhecimento sensível, engendra-se 

como uma ciência dos limites da razão, que redefine também a 

sensibilidade. Nosso conhecimento do real, diz Kant, ocorre como intuição 

(espaço e tempo) e pensamento (categorias), cujas formas não são 

disposições das coisas, mas que só existem na relação com nossa 

consciência, de modo que “os objetos em si não nos são conhecidos” e que 

o que denominamos objetos externos “não passam de meras representações 

da nossa sensibilidade, cuja forma é o espaço e cujo verdadeiro correlatum, 

contudo, isto é, a coisa em si mesma, não é e nem pode ser conhecida e 

tampouco jamais se pergunta por ela na experiência” (Kant, 1974, p. 44). 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 5 

A experiência sensível é ordenada pelo entendimento, que compara, 

conecta e separa as impressões sensíveis recebidas como matéria bruta.  

A leitura de Kant, principalmente das Críticas, entusiasmou 

Benjamin, tanto que nelas ele vislumbrou elementos que serviriam para 

elaborar um projeto de estudo das possibilidades imanentes à filosofia de 

Kant e que poderiam constituir-se na tarefa da filosofia vindoura. O ensaio 

que motiva nossas observações traz reflexões importantes que delineiam já 

a atividade crítica e conceitos que se consolidarão nos ensaios de Benjamin 

em anos posteriores. Assim, a noção de experiência já esboça uma nova 

noção de tempo e abre a perspectiva de uma reflexão sobre o sagrado e o 

profano no sentido particular atribuído à experiência religiosa, diferenciada 

das concepções tradicionais de religião.  

O entusiasmo com a filosofia de Kant, porém, não obscurece seu 

olhar crítico, o que torna a leitura desse ensaio um exercício de 

compreensão da filosofia de uma época. Sobre o Programa de uma 

Filosofia Vindoura apresenta-se como uma crítica contundente aos limites 

da noção kantiana de experiência, concluindo com um apêndice que reflete 

sobre o caminho alternativo que, com base em uma nova concepção de 

filosofia, possibilitaria retomar a articulação entre teoria do conhecimento 

e metafísica; a sustentação de tal articulação estaria na relação entre 

conhecimento e linguagem, fator decisivo para a criação de um novo 

conceito de experiência e para o esclarecimento das relações da filosofia 

com a religião, a arte e a história. 

Cabe acentuar que a noção kantiana de educação supõe a noção de 

experiência, assim como a de progresso, firmado no desenvolvimento 

ininterrupto do conhecimento, seguindo a senda do iluminismo. A boa 

educação é a origem e o fortalecimento do processo civilizatório, que Kant 

(1986, p. 19) enaltece nas suas reflexões sobre educação, como em Ideia 

de uma História universal de um ponto de vista cosmopolita, onde acentua 

que “mediante a arte e a ciência, nós somos cultivados em alto grau. 

Somos civilizados até a saturação”. Depende da educação o 

desenvolvimento cultural e a humanização do homem. Esta posição será 

questionada nos escritos benjaminianos posteriores, entre eles os dedicados 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

à noção de experiência. Benjamin, no fundo, faz uma revisão tanto da 

noção de metafísica quanto da noção kantiana de experiência, ampliada 

como unidade da existência. Desta perspectiva, também critica a ideia de 

progresso, de história universal e de civilização, reformulando a partir daí 

a sua noção de educação.  

 No fundo, o ensaio projeta mostrar os limites da Crítica da Razão Pura e, 

ao mesmo tempo, delimitar as bases para a elaboração de um novo 

conceito de experiência. Para tanto, analisa a forma de construção das três 

críticas, a tábua de categorias, a lógica, a necessidade de determinar o 

conceito de identidade, que é desconhecido por Kant, a dicotomia sujeito-

objeto e as possibilidades da dialética transcendental. Benjamin, no fundo, 

faz uma revisão tanto da noção de metafísica quanto da noção kantiana de 

experiência, ampliada como unidade da existência.  

Iniciamos com notas sobre a influência do romantismo alemão nos 

primeiros escritos de Walter Benjamin, que se reflete em posicionamentos 

posteriores, como a sua teoria da história e a crítica à noção de progresso 

(Löwy, 2019). O termo “romantismo” abarca uma diversidade 

considerável de abordagens, tanto na vertente alemã quanto na vertente 

francesa; conforme Löwy (1993, p. 11), o movimento romântico é 

atravessado por contradições, seja na “vida e obra de um único e mesmo 

autor e, às vezes, de um único e mesmo texto. Os “românticos” são 

sujeitos isolados que, em nome de sua “afetividade reprimida, canalizada e 

deformada sob o capitalismo” enquanto sistema voltado ao “cálculo 

quantitativo e à estandardização”, se revoltam contra o sistema em nome 

de uma outra realidade e outra visão de mundo (Löwy, 1993, p. 26). 

 

O princípio capitalista de dominação e exploração da 

natureza está em contradição absoluta com a 

inspiração romântica à integração e à harmonia do 

homem no universo”. Daí a postura romântica de 

crítica ao capitalismo, à individualidade egoísta, à 

qual se contrapõe a “aspiração à recreação da 

comunidade humana (Löwy, 1993, p. 27). 

 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 7 

Benjamin foi um ávido leitor dos românticos e é nesta perspectiva 

que analisa a trilogia crítica de Kant, precisamente entendendo que a 

“lembrança do passado serve de arma na luta para o futuro” (Löwy, 1993, 

p. 25).  

O objetivo central de nossa leitura é o escrito de Benjamin 

intitulado Sobre o Programa de uma Filosofia Vindoura, a fim de 

explicitar a crítica à noção kantiana de experiência, texto que inicia uma 

reflexão que percorre os escritos posteriores. O interesse de Benjamin pela 

linguagem articulada ao problema da experiência nesta primeira fase de 

seus estudos, dos quais retomamos a análise crítica da trilogia kantiana, 

também se evidencia em outros escritos da mesma época, como o texto 

intitulado Experiência (1913) e o importante texto Sobre a linguagem em 

geral e sobre a linguagem dos homens, de 1916. Para tanto, recorremos a 

autores como McCole (1993), Torres Filho (1987), Muricy (1998), 

Seligmann-Silva (1999), Wolin (1994), além dos textos do próprio 

Benjamin (1985, 1985b, 1987, 1989, 1989b). Na relação que 

estabelecemos entre educação e filosofia retomamos alguns autores: 

(Agamben (2001), Gagnebin (1997), Joy (1999), D’Angelo (2006), além 

de Infância em Berlin por volta de 1900, de Benjamin. 

 

 

Breves observações Sobre o Programa de uma Filosofia Vindoura 

  

O conhecimento filosófico tem sua expressão 

efetiva na linguagem e não em fórmulas e 

números (Benjamin, 1989, p. 168). 

 

A pergunta sobre o objeto, isto é, como o objeto afeta nossa 

sensibilidade, fonte do intuído e do pensado, ou o conteúdo das formas que 

nos permite conhecer o mundo e formular conceitos identifica, na leitura 

de Agamben (2001, p. 26), tanto o conteúdo da experiência possível com a 

ciência de seu tempo, quanto “coloca com um novo rigor o problema de 

seu objeto”, na distinção entre o eu penso, sujeito transcendental, e o eu 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

empírico, da consciência psicológica. Kant situar-se-ia, nessa perspectiva, 

num ponto de virada que caracterizou o nascimento de uma nova 

concepção de mundo e, com ela, de um novo conhecimento científico, 

resultado de um afastamento deliberado de tudo o que constituía a ciência 

desde Aristóteles. 

Benjamin ressalta os limites da noção kantiana de experiência a 

partir do compromisso de Kant com o Esclarecimento, bem como dos 

pressupostos do conhecimento científico e da física newtoniana que 

sedimentam a filosofia kantiana. Tal postura delimitou e comprometeu o 

projeto crítico, visto que possibilitou resolver apenas um dos aspectos da 

problemática do conhecimento, a saber, o da sua validade intemporal, 

deixando em aberto a questão da experiência sensível: “Em primeiro lugar 

vinha a pergunta sobre a certeza do conhecimento de uma experiência que 

permanece; vinha depois a pergunta sobre a dignidade de uma experiência 

que passa” (Benjamin, 1989, p. 158).1 

A crítica benjaminiana visa mostrar as possibilidades que a 

filosofia kantiana continha, isto é, acentua as diferenças entre o 

pensamento kantiano e a forma de interpretação que se desdobrou no 

neokantismo da Escola de Marburg, na elaboração de uma noção 

alicerçada na dicotomia entre sujeito e objeto e no horizonte do 

pensamento científico da época. “Um dos problemas fundamentais do 

neokantismo constituiu-se na distinção entre intuição e entendimento, um 

resíduo metafísico, como toda a teoria das faculdades” cujo lugar na teoria 

de Kant precisava ser revisto (Benjamin, 1989, p. 164).  

O fundamento na razão garantia os instrumentos para a precisão e 

o controle sobre o objeto, que os neokantianos tomavam como o ponto 

principal do sistema, mas não resolvia a questão do tempo e da história, 

isto é, a experiência enquanto movimento e singularidade temporal. Os 

fundamentos dos quais partia Kant tornavam a sua noção de experiência 

 

1 A tradução de BENJAMIN, Walter. Über das Programm der kommenden Philosophie. 

Gesammelte Schriften II, 1, Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M., 1989, é de responsabilidade 

nossa. 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 9 

como “reduzida ao ponto zero, ao mínimo de importância e de significado” 

(Benjamin, 1989, p. 159). 

No fundo, tratava-se de mostrar que Kant não conseguiu delimitar 

um conceito superior e amplo de experiência, precisamente porque, 

embora “nunca tivesse negado a possibilidade da metafísica”, mas apenas 

os critérios que a fundavam, a experiência de sua época não precisava da 

metafísica. Na época de Kant, “a única atitude historicamente possível era 

destruir suas pretensões, pois estas, entre os contemporâneos de Kant no 

domínio metafísico eram apenas fraqueza ou hipocrisia” (Benjamin, 1989, 

p. 160).  

A distinção da perspectiva de Kant da leitura dos neokantianos, 

mostrando que Kant não identificou a sua noção de experiência com o 

mundo objetivo das ciências, mas a entendia na relação tanto com a 

consciência pura quanto com a consciência empírica, permite a Benjamin 

recolocar a questão kantiana de um sistema filosófico. Trata-se de mostrar 

que o criticismo coloca a possibilidade de elaborar um conceito muito mais 

rico de experiência, a partir da recuperação da dimensão metafísica da 

teoria de Kant (Benjamin, 1989, p. 160). Esta foi a incumbência que se 

propôs Fichte na retomada e reinterpretação dos pressupostos kantianos 

sobre a intuição sensível e a intuição intelectual. 

Uma das tarefas mais importantes da filosofia futura seria 

estabelecer as distinções entre as formas de consciência, a fim de 

caracterizar a experiência autêntica como repousando na consciência pura 

transcendental. A filosofia kantiana colocou a possibilidade de abranger a 

totalidade da experiência, supondo que esta se alicerce na estrutura do 

conhecimento, da qual se deve extrai-la. Esta experiência abrange também 

a religião, na qual “nem Deus nem o homem são objeto ou sujeito da 

experiência”, mas a experiência repousa em um conhecimento cuja 

essência é a base para a filosofia pensar Deus. À filosofia futura caberia 

“alcançar a esfera autônoma do conhecimento”, restabelecendo esse campo 

de neutralidade em que objeto e sujeito se instituem em relação. Para tanto, 

a filosofia teria que desenvolver tanto um novo conceito de conhecimento 

quanto um novo conceito de experiência, recuperando o projeto kantiano 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

em sua dimensão onto-gnoseológica e superando os limites dados pela 

fundamentação das ciências naturais e pela inscrição do conhecimento nos 

limites da experiência possível, que empobreciam a teoria no sentido da 

noção de experiência histórica. Esse “novo conceito de experiência, 

fundado em novas condições do conhecimento, seria ele próprio o lugar 

lógico e a possibilidade lógica da metafísica” (Benjamin, 1989, p. 163). 

A questão que se coloca para Benjamin é a de reconhecer a 

necessidade de assimilar e desenvolver alguns conceitos kantianos e 

revisar radicalmente outros: no caso da metafísica, entender que o seu 

lugar se define não a partir da “ilegitimidade de seus conhecimentos”, mas 

sim de sua “capacidade de ligar diretamente a totalidade da experiência 

com o conceito de Deus”, o que supõe descobrir ou criar um conceito de 

conhecimento que se remeta à consciência transcendental, base de uma 

experiência não apenas mecânica, mas também religiosa, estética e 

histórica (Benjamin, 1989, p. 164). É no âmbito da metafísica que se 

concretiza a relação imediata entre ideia e experiência, que se constitui em 

condição para a reflexão sobre a arte, a literatura e as demais formas 

existenciais e culturais. 

 

De um ponto de vista metafísico, um conceito radical 

de experiência transcende a totalidade da experiência 

em um sentido bem distinto sobretudo na sua 

especificação singular, da ciência; (...) Dizer que um 

conhecimento é metafísico significa em sentido estrito 

que se refere, por meio do conceito radical de 

conhecimento, à totalidade concreta da experiência, 

isto é, da existência (Benjamin, 1989, p. 170-171). 

 

Benjamin procura redefinir a noção de metafísica ou “propor os 

prolegômenos de uma metafísica futura” que transcenda os limites da 

razão pura kantiana proposta que podemos perceber a partir da recorrência 

a conceitos como “ligação imediata”, “reflexão” e “experiência absoluta”, 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 11 

que aparecem no ensaio.2 Acentua-se, assim, que a experiência abrange a 

totalidade da existência, que implicaria em abandonar completamente a 

distinção entre sujeito e objeto, natureza e liberdade.  

Para tanto, um novo programa de investigação exigiria “a 

modificação do domínio da dialética e a transição entre uma teoria da 

experiência e uma teoria da liberdade” sem, porém, confundir esses dois 

conceitos, por mais que se aproximem. Seria importante também 

considerar a “tricotomia do sistema kantiano” como um dos elementos 

fundamentais de sua teoria que devem ser mantidos. “Poder-se-ia 

perguntar se a segunda parte do sistema (silenciando-se sobre as 

dificuldades da terceira) deveria continuar ocupando-se da ética ou se a 

categoria da causalidade mediante a liberdade teria eventualmente outro 

significado”; as Críticas assim divididas apresentariam possibilidades de 

“relações metafísicas mais profundas ainda não descobertas” no sistema 

kantiano (Benjamin, 1989, p. 165).  

A trilogia kantiana “abrange todo o domínio da cultura” e aí 

repousa a sua importância histórica inovadora, que não foi apreendida 

pelos sistemas pós-kantianos. A “dialética transcendental já aponta, na 

redação kantiana, para as ideias nas quais se fundamenta a unidade da 

experiência”, mas, para alcançá-la, torna-se imprescindível, insiste 

Benjamin, aprofundar a dimensão onto-gnoseológica da teoria de Kant 

(Benjamin, 1989, p. 166-167).  

A revisão do conceito de metafísica exigiria reformular a questão 

do método, isto é, desfazer o vínculo da teoria do conhecimento com o 

pensamento Iluminista da época: a “teoria kantiana do conhecimento 

explora o terreno da metafísica não porque ela própria contenha elementos 

primitivos de uma metafísica infecunda” e excludente, mas porque nela 

“todo elemento metafísico é um gérmen de enfermidade que se manifesta 

na exclusão do conhecimento do terreno da experiência, em toda sua 

liberdade e profundidade”. Desenvolver os elementos implícitos na 

 

2 Tais conceitos lembram a filosofia de Fichte e de românticos que desempenharam papel 

importante na formação posterior de Benjamin, como Novalis e Schlegel. 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

filosofia kantiana significaria “o aniquilamento dos elementos metafísicos 

na teoria do conhecimento”, no sentido de redirecioná-la a “uma 

experiência de conteúdo metafísico mais profundo” (Benjamin, 1989, p. 

160-161).  

Entre os elementos que enfraqueciam a teoria do conhecimento de 

Kant e que se desdobraram no neokantismo estão o valor atribuído ao eu 

individual, corporal e espiritual, bem como à relação entre a experiência e 

a consciência empírica, só superada hipoteticamente. A separação sujeito-

objeto, que funciona como pressuposto, gera a concepção da natureza 

objetiva da coisa em si (que, para Kant, permanece um problema, mas não 

para os neokantianos), contraposta à natureza subjetiva da consciência 

cognoscente, que se constitui de modo análogo à consciência empírica. 

Nesse contexto, o eu individual “recebe por meio dos sentidos as 

sensações e com elas elabora as representações”. Essa representação se 

constitui em mitologia e seu teor de verdade corresponde ao de qualquer 

outra mitologia do conhecimento (Benjamin, 1989, p. 161; McCole, 1993). 

Assim delimitada, a experiência kantiana não se distingue da 

concepção ingênua da representação sensível e, na dimensão do eu 

individual, corporal e espiritual, se reduz ao empírico psicológico que, do 

ponto de vista de Benjamin, é vazio de significado, pois o “homem 

cognoscente, a consciência empírica cognoscente, é uma espécie de 

consciência insana” (Benjamin, 1989, p. 162), isto é, não corresponde às 

exigências postas por um conhecimento sistemático que pretende um teor 

de verdade.  

Como entender esse elemento inovador que a influência Iluminista 

não deixou aflorar no texto kantiano? Conforme Muricy, a leitura de 

Benjamin revela dois sentidos do termo metafísica: “uma compreensão, 

semelhante à de Kant, da metafísica como ciência da natureza”, que 

Benjamin critica, e uma outra, implícita mas “excluída do conhecimento 

pela razão pura kantiana”, que Benjamin entende e assume no seu sentido 

etimológico, que abarca o suprarracional, nas dimensões ética, estética, 

religiosa e histórica. A intenção de Benjamin é, conforme Muricy, propor 

“uma concepção de filosofia que articule o conhecimento e a metafísica e 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 13 

estabeleça a sua relação absolutamente necessária, com a ‘totalidade 

concreta da experiência’” (Muricy, 1998, p. 72-73; Benjamin, 1989), isto 

é, com todas as formas de existência.  

Para Torres Filho (1987, p. 40), na polêmica kantiana contra o 

dogmatismo e o ceticismo, a noção de experiência explicita-se pela 

“compreensão da noção kantiana de ‘possibilidade’” que, no âmbito da 

metafísica, assume o sentido de transcendental. A experiência tem nas 

categorias, nos conceitos puros do entendimento, a condição de sua 

possibilidade, isto é, “a dedução das categorias consiste em mostrar que, 

sem elas, é impossível a experiência. Ou: não há objeto da experiência 

antes da experiência e é no mesmo ato que experiência e objeto se tornam 

possíveis”. Estaríamos, assim, num campo no qual existência e conceito, 

sensível e suprassensível estariam imbricados e, na sua interdependência, 

formaria uma unidade em movimento de modo que a “metafísica futura” 

não poderá mais ser “uma indagação sobre objetos transcendentes, mas 

sobre significações transcendentais”, isto é, não há em Kant “um 

conhecimento do ‘espírito’ com a afirmação teórica de sua preponderância 

sobre a ‘matéria’” (Torres filho, 1987, p. 43).  

Entendendo que todo processo de conhecimento é um processo 

educativo, retomamos as observações de Martin Joy (1999, p. 13), o ensaio 

pode ser relacionado com outros da mesma época, como A visão das cores 

pela criança, no qual Benjamin acentua que “as cores têm algo de 

espiritual”3, aspecto que é acessível apenas às crianças. Opondo as cores às 

formas, Benjamin contrapõe também a visão infantil, fundada na fantasia e 

na intuição, à visão do adulto, abstrata e ordenada, que busca o 

acabamento da substância, a individualidade do tom. A percepção das 

cores pela criança acontece como identificação, num movimento no qual 

as cores se tornam regaço, abrigo, extensão e complemento, experiência 

que não pode ser compreendida nos limites da razão pura.  

 

3 A citação do fragmento de Benjamin é BENJAMIN, W., Die Farbe vom Kinde aus 

betrachtet. GS. VI, p. 110.  

 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

 

Em nosso jardim havia um pavilhão abandonado e 

carcomido. Gostava dele por causa de suas janelas 

coloridas. Quando, em seu interior, passava a mão de 

um vidro a outro, ia me transformando. Tingia-me de 

acordo com a paisagem na janela (...). coisa 

semelhante se dava com as bolhas de sabão. Viajava 

dentro delas por todo o recinto e misturava-me ao 

jogo de cores de suas cúpulas até que se rompessem 

Perdia-me nas cores, fosse nos céus, numa joia, num 

livro. De todo modo, as crianças são sempre presas 

suas (Benjamin, 1987, p. 101). 

 

Esse fragmento de Infância em Berlim por volta de 1900 ilustra 

tanto a observação de Joy quanto a análise de Torres Filho sobre as 

significações transcendentais em Kant, além de mostrar-nos como, no 

curso de seu trabalho, ao mesmo tempo em que identifica a perda da 

experiência no mundo moderno, Benjamin circunscreve a presença de uma 

nova experiência no cotidiano da criança e na linguagem, presença que 

poderia apresentar-se como meta e renovação da própria investigação 

filosófica. No fundo, esta postura revelaria uma situação da percepção 

mais imediata que poderia ser identificada como um campo no qual a 

verdadeira experiência dar-se-ia como intuição e, como tal, não alcançada 

por uma crítica da razão pura. 

Poderíamos, talvez, pensar que o que caracteriza a situação de 

Kant no ponto de virada de uma época é que seu questionamento ainda 

pressupunha um fundo infinito no qual se constituía a relação sujeito-

objeto. Kant se incluiria naquele contexto identificado por Merleau-Ponty 

(1962) como “grande racionalismo”, isto é, os pressupostos de Kant seriam 

semelhantes aos de Descartes, Malebranche, Spinoza. Foi o “pequeno 

racionalismo”, intérprete desses grandes pensadores, que produziu um 

novo conhecimento que pressupunha como dada a separação sujeito-

objeto. Kant teria um mérito a mais, conforme Benjamin: talvez tenha sido 

o único, depois de Platão, que se interessou “pela justificação do 

conhecimento, mais que por seus limites e profundidade”. À filosofia 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 15 

caberia empenhar-se pela “certeza, cujo critério se dá pela unidade 

sistemática e pela verdade” (Benjamin, 1989, p. 157). 

Uma nova postura teórica que possibilitasse mudar radicalmente a 

noção de experiência é vislumbrada na reflexão sobre a linguagem que, já 

na época de Kant, era estudada por Hamann (Agamben, 2001). Conforme 

Agamben, a “crítica de Hamann a Kant, segundo a qual uma razão pura 

‘elevada a sujeito transcendental’ e afirmada independentemente da 

linguagem é um contrassenso”, tanto porque a “faculdade do pensamento 

reside na linguagem”, mas principalmente porque se encontra na 

linguagem o ‘ponto central do mal-entendido da razão consigo mesma” 

(Agamben, 2001, p. 41); todo pensamento funda-se na linguagem e, 

elucidando essa relação descobre-se que “é na linguagem que o sujeito tem 

a sua origem e o seu lugar próprio e que só na e por meio da linguagem é 

possível configurar a percepção transcendental como um ‘eu penso’”. 

Embora Kant configure a “esfera transcendental”, na “falta de uma posição 

específica do problema da linguagem, situa o ‘eu penso’ em uma região na 

qual transcendental e linguística parecem confundir-se”, de modo que a 

linguagem poderia prevalecer sobre a razão pura (Agamben, 2001, p. 42). 

Na senda aberta por Hamann, o que Benjamin argumenta é que um 

conceito mais amplo de experiência implicaria em compreender o vínculo 

indissolúvel entre a essência linguística e a filosofia, a fim de abranger 

áreas como a religião, a arte e a história, cujo alcance e sistematização 

kantiana não conseguiu efetivar. Em momento algum Kant percebeu que o 

“conhecimento filosófico tem sua expressão efetiva na linguagem e não 

em fórmulas e números”. É essa condição que dá à filosofia uma 

supremacia sobre as ciências e sobre a matemática. Uma teoria do 

conhecimento centrada na “reflexão sobre a essência linguística permitiria 

elaborar um conceito de experiência correspondente que abarcasse 

domínios que Kant não conseguiu expressar em uma ordem sistemática” 

(Benjamin, 1989, p. 168).  

Tal posição permeia outros escritos posteriores de Benjamin sobre 

a experiência e a linguagem, que explicitam a função da filosofia no 

sentido de entender a relação intrínseca entre linguagem e mundo e os 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

critérios ontológicos que nos desvelam a verdade. É o caso de A tarefa do 

tradutor (1921), Experiência e Pobreza (1933), O narrador (1935) e, 

principalmente, A Origem do Drama Barroco Alemão, onde ele acentua 

que: “quanto mais a matemática demonstra que a eliminação total do 

problema da representação reivindicada por qualquer sistema didático 

eficaz é o sinal do conhecimento genuíno, mais decisivamente ela renuncia 

àquela esfera da verdade visada pela linguagem” (Benjamin, 1985, p. 49).  

A reflexão acerca da natureza da verdade como inerente ao Ser e 

não à estrutura da consciência se consolida, ao longo dos primeiros 

fragmentos desse último escrito, como teoria da linguagem e crítica ao 

conceito de sistema que, por sua vez, se desdobra na formulação de um 

novo paradigma filosófico:  

 

Se a filosofia quiser permanecer fiel à lei de sua 

forma, como apresentação da verdade e não guia para 

o conhecimento, deve-se atribuir importância ao 

exercício dessa forma e não à sua antecipação, como 

sistema. Esse exercício impôs-se em todas as épocas 

que tiveram consciência do Ser indefinível da verdade 

e assumiu o aspecto de uma propedêutica (Benjamin, 

1985, p. 50). 

 

Benjamin defende a ideia de verdade como unidade no Ser, sem a 

mediação do conceito. A verdade não se deixa prender num corpo 

sistemático pré-existente, que se constitua num saber a ser possuído, mas 

se dá na contemplação que, como num mosaico, “justapõe elementos 

isolados e heterogêneos” e imerge nos pormenores, dispondo-se a 

“começar sempre de novo, a voltar sempre, minuciosamente, às próprias 

coisas” (Benjamin, 1985, p. 50). Se a verdade é da esfera do Ser, é esse 

também o lugar da linguagem, isto é, a linguagem não se reduz a um 

sistema lógico gramatical ou a alguma convenção, mas possui uma 

dimensão transcendental, constituindo-se como a forma de expressão da 

verdade. À filosofia caberia empenhar-se numa reflexão sempre 

recomeçada na qual a “verdade, presente no bailado das ideias 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 17 

representadas, esquiva-se a qualquer projeção no reino do saber” 

(Benjamin, 1985, p. 50-51). 

O discurso filosófico tem uma especificidade e esta se revela na 

busca da unidade no ser e não da unidade no conceito, pressupondo que as 

“ideias se oferecem à contemplação” e implicam uma ligação imediata 

entre ser e verdade. Esta forma de reflexão se produz melhor na escrita que 

na fala. É um modo de refletir cuja “sobriedade prosaica, desvinculada do 

preceito doutrinário imperativo, é o único estilo de escrever digno da 

investigação filosófica” (Benjamin, 1985, p. 50-51).  

A linguagem caracteriza a possibilidade humana de expressão do 

sentido e de apresentação da dimensão da vida que se desvela no cotidiano. 

Não pode ser entendida, portanto, como um sistema de signos 

convencionais ou como instrumento mediador entre o homem e o mundo, 

mas a linguagem apresenta-se como a comunicação do ser espiritual do 

homem. Refletir sobre as condições que geraram a situação de perda da 

experiência implica explicitar a mudança de expressão linguística, isto é, a 

mudança das formas de expressão e difusão do pensamento, as quais supõe 

a evolução secular das forças produtivas que geraram a estrutura social 

moderna e a consequente formação do indivíduo que, isolado e 

singularizado, vivendo a dimensão espaciotemporal própria da era 

industrial e dos centros urbanos, “não pode mais falar exemplarmente 

sobre suas preocupações mais importantes” porque perdeu as referências 

coletivas (Benjamin, 1985b, p. 201). 

Ao vincular a questão da linguagem ao processo de constituição da 

sociedade e das relações dos homens entre si e com o mundo, Benjamin 

também problematiza um modo de conceber a linguagem restrito a uma 

ideia de racionalidade, isto é, questiona uma certa tradição filosófica que 

está na origem do pensamento moderno. A revisão da epistemologia 

kantiana, ao abrir a perspectiva de uma nova noção de experiência, 

também acentua a necessidade de uma nova concepção de filosofia que 

possa abranger as instâncias excluídas por um pensamento delimitado pela 

epistemologia científica. O discurso filosófico produz-se como busca 

incessante, caminho sempre retomado e repensado criticamente, exercício 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

contínuo no qual a verdade é ser e o ser manifesta-se como linguagem, isto 

é, na interlocução com os outros e com as coisas desvela-se nossa 

subjetividade num movimento delimitado pela condição temporal e 

histórica das sociedades.  

 

 

Educação e Filosofia: uma longa parceria histórica 

 

O mundo perceptivo da criança está marcado 

pelos traços da geração anterior e se confronta 

com eles; o mesmo ocorre com suas brincadeiras 

(Benjamin, 1985, p. 250).  

 

Toda filosofia traz implícita uma noção de educação, na medida 

em que se remete à formação humana e aos caminhos seguidos na 

construção da sociedade. Se voltarmos à Grécia antiga, período que os 

historiadores entendem como a origem da filosofia ocidental, podemos 

dizer que Filosofia e Paidéia nasceram juntas, permeadas por todo o 

conhecimento gerado pelas investigações científicas daquele momento 

histórico: matemática, física, álgebra, astronomia e outros saberes 

fundamentais para o desenvolvimento daquela civilização. Toda filosofia, 

além de apresentar no seu aporte teórico uma ontologia ou uma 

antropologia, define um projeto educativo condicionado pelos interesses 

sociais e políticos de um determinado momento histórico, ou seja, existe 

sempre uma articulação entre as condições sociais e políticas vividas nas 

circunstâncias históricas e a formação que se efetiva no processo 

educacional.  

As origens históricas do pensamento ocidental são difíceis de 

identificar, mas podemos dizer que a educação nasce com a filosofia, tanto 

como expressão do modo de vida quanto como forma de pensar. De Platão 

a Kant esta relação foi mantida e refletida como um elemento fundamental 

na formação ética e política do homem, na estruturação do pensamento e 

na expressão linguística, que formam a nossa identidade de seres racionais. 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 19 

Na senda de Kant, a educação é o processo de assunção da maioridade 

intelectual, que implica a autonomia da Razão (Amaral filho, 2024). Para 

que a autonomia se concretize faz-se necessária a liberdade de pensamento 

e de expressão. Uma educação integral deveria considerar estes objetivos e 

vencer o desafio de “constituir um saber inteiramente exprimível e 

transmissível pela linguagem” (Valery, 1998, p. 219). 

A preocupação com a educação pode ser evidenciada em inúmeros 

escritos benjaminianos, ela está implicitamente presente nas suas reflexões 

sobre a arte e a política, bem como no esforço continuado de desvelar a 

estrutura interna da sociedade para entender o modo como se constituiu a 

sensibilidade do homem moderno, o que se verifica no aprofundamento do 

conceito de experiência. A crítica benjaminiana à noção kantiana de 

experiência manifesta uma contraposição de concepções de mundo 

nascidas de circunstâncias diversas que geraram suas análises: Kant 

responde aos problemas de seu tempo apoiando-se em Leibniz e Newton; 

Benjamin se encontra no centro de um furacão que convulsiona a 

sociedade moderna e põe em questão a própria civilização ocidental tão 

defendida por Kant. 

Suas reflexões a respeito da estrutura universitária alemã, bem 

como sobre a educação em geral no momento de ascensão do regime 

totalitário na Alemanha podem ser acompanhadas em: A vida dos 

estudantes, de 1915, e Uma pedagogia comunista, Programa de um teatro 

infantil proletário e Pedagogia colonial, escritos entre 1928 e 1930, aos 

quais se acrescentam os textos radiofônicos destinados à formação em 

geral, além daqueles que se referem diretamente à educação. 

Podemos dizer que a preocupação com o conceito de experiência 

percorre os escritos benjaminianos. Inicia-se em 1913, com um texto 

sensacional intitulado precisamente Experiência (Erfharung): nesse escrito, 

a experiência individual, anônima, fundada na objetividade do 

conhecimento e na eficiência do trabalho, conformada a padrões gerais da 

sociedade moderna, é a expressão de um mundo fragmentado, dividido, 

cristalizado, que se produz como somatória de vivencias (Erlebnis) 

particulares e subjetivas. A imagem do “adulto” moderno, cético, 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

individualista e amargo, revela uma temporalidade linear, contínua e 

desvinculada da tradição. Os indivíduos solitários nãos se comunicam 

entre si, os jovens vivem distantes dos idosos, não existe vínculo entre as 

gerações. A vidado adulto é vazia, sem esperanças porque alicerçada em 

dogmatismos; o adulto fala em nome de um conhecimento acumulado, 

fruto da aplicação de um método claro e distinto de dedução ou de indução 

que o fez acreditar que a verdade é passível de ser apropriada pela 

consciência; em nome desse conhecimento o adulto descaracteriza a 

experiência juvenil, entendida como quimérica e inútil, já que parece não 

haver mais nada a conhecer, sendo a verdade o que está aí, na ordem 

instituída. A juventude (enquanto tempo cronológico, mas também 

enquanto estado de espírito, vivência de uma nova temporalidade) busca 

realizar seus sonhos. O ceticismo subjacente à arrogância do adulto 

demonstra uma cultura estéril, é uma máscara para desencorajar a ação e 

levar o jovem a acomodar-se ao instituído (Benjamin, 1984).  

Esta atitude do adulto também é sinônimo de Aufklärung, 

expressão do “esclarecimento”, em nome do qual os pedagogos formam os 

jovens desde cedo para a “escravidão da vida”, que é, no fundo, a 

escravidão do trabalho. Esta é a “experiência” dos adultos, que Benjamin 

denomina pobreza de ideias e monotonia na eterna repetição do mesmo 

(Benjamin, 1984). Um escrito de juventude (Benjamin tinha apenas 22 

anos) que identifica o fracasso dos adultos no processo educativo: eles 

simplesmente abdicaram de sua tarefa de educar. 

A relação entre educação e filosofia, no contexto dos escritos de 

Walter Benjamin pode ser tematizada nas várias abordagens do conceito 

de história, de arte, de religião, da cultura em geral, mas principalmente na 

farta referência a uma “perda da experiência”, abordada no contexto da 

formação da sociedade moderna, na vivência traumática da primeira guerra 

mundial, na violência explícita e latente que faz parte da estrutura da 

sociedade capitalista ou na passagem da vida rural para a vida urbana que 

culminou na transformação da percepção do mundo a partir de 

determinadas estruturas de trabalho e da aplicação generalizada da técnica 

para fins de exploração da natureza e dos homens.  



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 21 

A importância da explicitação do conceito de experiência no 

contexto da educação pela retomada dos escritos de Walter Benjamin se 

encontra no fato que, nas suas proposições, se tem a construção de um 

novo sentido do conceito, que supera não apenas a imediaticidade factual à 

qual se reduz o senso comum, mas também questiona todo o pensamento 

filosófico até então produzido. Como acentua D’Ângelo (2006, p. 24): 

 

A não-subserviência em relação à tradição envolve uma 

superação dialética no sentido estrito que Hegel dava à 

palavra aufheben, pois o procedimento de Benjamin 

compreende simultaneamente a negação dos sistemas 

filosóficos como representação acabada e definitiva, do 

mundo, a conservação de algumas ideias desses 

sistemas e a elevação dessas ideias a um outro nível 

por meio de sua inserção numa época nova e numa 

outra estrutura de pensamento (D’Ângelo, 2006, p. 24, 

grifos da autora). 

 

Esta nova estrutura do pensamento nos lança a uma nova dimensão 

dialética do conhecimento e possibilita recolocar o problema da 

experiência para além dos limites do criticismo kantiano e percorrer os 

caminhos da linguagem como a constituição do sujeito. Daí a importância 

da relação entre filosofia, arte, história e educação, entre as “ideias e a 

realidade empírica, ou seja, de construir uma filosofia capaz de apresentar 

a verdade em sua concretude”, o que levou “Benjamin a se interessar cada 

vez mais pelas atividades dos artistas e das crianças” (D’Ângelo, 2006, p. 

28 -grifo da autora). 

Falar sobre educação implica, portanto, desvelar a estrutura interna 

da sociedade, entender o modo como se constituiu a percepção do mundo e 

a sensibilidade do homem moderno, a sua compreensão da história, da 

arte, da ideologia. Significa retomar um percurso no qual Benjamin instiga 

a discussão sobre as premissas educacionais que orientaram a formação de 

crianças e jovens no processo de constituição da sociedade burguesa. Suas 

advertências a respeito da educação alemã ocorrem quando a formação 

infantil se tornava objeto do interesse do regime totalitário que se 

instaurava na Alemanha. Neste contexto, seus escritos filosóficos assumem 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

uma importância política relevante enquanto crítica ao processo 

civilizatório que, na senda aberta pela construção burguesa da sociedade, 

culminou na barbárie nazista. Tentar entender a experiência histórica 

significa questionar com argúcia as formas de educação modernas para 

tentar uma reformulação teórica condizente com uma nova prática política 

revolucionária.  

O que se pode concluir é que o ensaio Sobre o Programa de uma 

Filosofia Vindoura, ao abrir o debate sobre a Crítica da Razão Pura e 

encaminhar as reflexões sobre o conceito de experiência, abre também o 

caminho para a análise da articulação e reciprocidade entre filosofia e 

educação, com possibilidade de conectar passado e presente na formulação 

de uma teoria histórica.  

No âmbito desta análise, a dedicação de Benjamin a compreender 

a sensibilidade infantil e suas possibilidades de mudança num mundo no 

qual se consolidam os interesses de consumo e de opressão nos mostram 

que, apesar do momento histórico, nosso autor coloca suas esperanças nas 

novas gerações. Estas foram as grandes contribuições de Walter Benjamin 

para a filosofia e para a educação. As premissas educacionais que 

sustentam seus escritos apresentam uma dimensão política ainda não 

explicitada em termos de proposta educativa, visto que implica o 

questionamento das estruturas econômicas e sociais que caracterizam a 

sociedade moderna. 

Neste sentido, os escritos de Benjamin sobre sua infância em 

Berlin são fundamentais para se entender as relações sociais burguesas e a 

educação infantil no início do século XX. As práticas infantis, que são 

tratadas como brincadeiras, são efetivamente a construção de um processo 

cognitivo de inserção no mundo, de conectar semelhanças e criar novos 

sentidos que se caracterizam no esforço de construir a experiência. Assim, 

a partir das reflexões sobre a brincadeira como modo privilegiado da 

atividade infantil Benjamin aprofunda o significado da faculdade mimética 

e amplia a noção de experiência como forma criativa e cognitiva de a 

criança interagir com o mundo, revitalizando as formas de imaginar, sentir 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 23 

e conhecer, perdidas no caminho da sociedade moderna voltada para a 

produção e o consumo.  

 

 

Breve conclusão 

 

O ensaio sobre Kant inicia uma discussão que perpassa os escritos 

de Benjamin no sentido de caracterizar um processo de comunicação que 

tem como pressuposto uma experiência e um tempo enraizados na 

tradição, isto é, uma superação da estreita visão moderna do mundo, 

fundada na separação entre sujeito e objeto e no esquecimento do passado 

produzido pela fragmentação do saber. É interessante observar que, no 

momento do ensaio, Benjamin entendia que o esforço de Kant em 

estabelecer os critérios de validade do conhecimento possibilitariam 

elaborar um novo conceito de experiência que abarcasse “a arte, a teoria 

geral do direito e a história, além de outros domínios do conhecimento”, 

isto é, propunha-se de certa forma, retomar e aprofundar a senda aberta por 

Hamann (Benjamin, 1989, p. 167). 

A “experiência (Erfahrung) é a diversidade unificada e contínua do 

conhecimento”. A crítica kantiana não vislumbra este momento porque se 

mantém nos limites do Esclarecimento. No apêndice Benjamin acentua 

que “pode não ser possível mostrar exatamente onde termina a crítica e 

onde começa a dogmática, porque o conceito de dogmática pretende 

apenas marcar a transição da crítica de conceitos básicos gerais para 

conceitos básicos específicos” com referência à ética e à estética kantiana 

(Benjamin, 1989, p. 169). 

O apêndice permite vislumbrar o caminho que a filosofia deveria 

trilhar: um, referente à relação entre o momento crítico e o momento 

dogmático da filosofia de Kant, na ética e na estética, e outro, referente à 

relação entre filosofia e religião. Sendo que “a filosofia se interroga 

sempre sobre o conhecimento”, esta última relação dar-se-ia como relação 

entre o conhecimento em geral e o conhecimento da religião. Somente 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

assim a filosofia poderia alcançar a totalidade concreta da experiência 

(Benjamin, 1989, p. 170). 

Diante dos limites do conceito kantiano de experiência a partir dos 

marcos do Iluminismo e do pensamento científico da época se colocava a 

necessidade de repropor o conceito dentro de novos parâmetros, que 

redefinissem a relação sujeito-objeto. Cabe acentuar que a noção 

benjaminiana de experiência esboçada na sua crítica a Kant visa a superar 

o significado que se firmou a partir do empirismo e que a entende como 

vivência imediata (relato do cotidiano), para afirmá-la como 

reconhecimento do movimento histórico cujo sustentáculo é a memória. À 

filosofia futura caberia o esforço em abarcar a experiência concreta 

ultrapassando, para isso, a dicotomia sujeito-objeto a fim de compreender 

a dimensão da linguagem.  

A ressonância deste artigo se encontra no escrito Experiência e 

pobreza, no qual Benjamin reflete sobre a perda da experiência, que ocorre 

no processo de constituição da sociedade moderna: nas sociedades antigas, 

agrícolas e artesanais, o elo entre as gerações se concretizava na 

transmissão da experiência na forma narrativa, que permitia partilhar o 

conhecimento numa comunicação privilegiada que se fazia pela linguagem 

oral. Na sociedade moderna, instituída a partir do modo de produção 

capitalista, são geradas as condições para a instauração e continuidade da 

reificação: os homens mudaram completamente a sua percepção de si e do 

mundo e, isolados, não apenas estão vazios de experiências como “não 

aspiram a novas experiências”. Depois de “devorarem toda a cultura” 

sentem-se saciados, exaustos. Mas ao “cansaço segue-se o sonho”, a 

possibilidade do novo: Benjamin acentua o caráter positivo da situação de 

perda da experiência, que abre a perspectiva de recomeço, de reconstrução 

e de compromisso com uma outra prática de criação (Benjamin, 1985b, p. 

118). Como acentua Mitrovitch (2011, p. 67), neste ensaio, escrito no 

momento da ascensão da barbárie nazista, o autor “traduz 

vertiginosamente sua luta pela sua própria experiência (Erfharung) da 

modernidade, no confronto com as perguntas abertas de seu tempo”. 



Anita Helena Schlesener 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 25 

Uma nova experiência que reabilite o sentido histórico da vida no 

contexto da modernidade implica em reavivar a memória submersa ou os 

traços do passado no presente e reformular os métodos do conhecimento 

na perspectiva dialética. A arte e a vivência infantil são as instâncias nas 

quais podemos vislumbrar estes traços para a produção de uma nova 

experiência. Um método que pode ser um caminho para a descoberta do 

mundo, o encontro do outro, o conhecimento do diferente e excluído, 

sufocado pela razão soberana. 

 

 

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. Infanzia e Storia – distruzione dell’esperienza e origine 

della storia. Torino: Einaudi, 2001. 

BENJAMIN, Walter. Über das Programm der kommenden Philosophie. 

Gesammelte Schriften II, 1, Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M., 1989. 

BENJAMIN, Walter. Origem do Drama Barroco Alemão. São Paulo: Brasiliense, 

1985.  

BENJAMIN, Walter. Obras Escolhidas I: Magia e Técnica, Arte e Política. São 

Paulo: Brasiliense, 1985b. 

BENJAMIN, Walter. O narrador. In: BENJAMIN, Walter. Obras Escolhidas I. 

Magia e técnica, arte e política. São Paulo: Brasiliense, l985b. 

BENJAMIN, Walter. Die Farbe vom Kinde aus betrachtet. Gesammelte Schriften 

VI, Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M., 1989b.  

BENJAMIN, Walter. As cores – Infância em Berlim por volta de 1900. In: 

BENJAMIN, Walter. Obras Escolhidas II – Rua de Mão Única. São Paulo: 

Brasiliense, 1987. 

BENJAMIN, Walter. A criança, o brinquedo, a educação. São Paulo: Summus, 

l984. 

BUCK-MORSS, Susan. Dialética do Olhar. Belo Horizonte/Chapecó: Ed. 

UFMG/Argos, 2002. 

D’ANGELO, Martha. Arte, Política e Educação em Walter Benjamin. São Paulo: 

Loyola, 2006. 

GAGNEBIN, Jeanne-Marie. Sete aulas sobre Linguagem, Memória e História. 



Reflexões sobre a noção kantiana de experiência a partir de Walter Benjamin e seus impactos na 

educação 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, art. 71997, p. 1-26, 2024. e-ISSN 1982-596X 

Rio de Janeiro: Imago, 1997.  

JOY, Martin. Is experience stile in crisis? Reflections on a Frankfurt School 

lament. Kriterion – Revista de Filosofia, Belo Horizonte, v. XL, n. 100, p. 9-25, 

1999.  

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. São Paulo: Abril Cultural, 1974. 

LÖWY, Michael. A revolução é o freio de emergência: ensaios sobre Walter 

Benjamin. São Paulo: Autonomia Literária, 2019. 

LÖWY, Michael; SAYRE, Robert. Romantismo e Política. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1993. 

McCOLE, John. Walter Benjamin and the antinomies of tradition. Cornell 

University Press, 1993. DOI: https://doi.org/10.7591/9781501728679. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Sinais. Lisboa: Minotauro, 1962. 

MITROVITCH, Caroline. Experiência e formação em Walter Benjamin. São 

Paulo: UNESP, 2011. DOI: https://doi.org/10.14572/nuances.v15i16.191.  

MURICY, Katia. Benjamin, alegorias da dialética. Rio de Janeiro: Relume-

dumará, 1998.  

SELIGMANN-SILVA, Marcio. Ler o livro do mundo. São Paulo: Iluminuras, 

1999.  

TORRES FILHO. Rubens. Ensaios de Filosofia Ilustrada. São Paulo: Brasiliense, 

1987. 

VALERY, Paul. Introdução ao Método de Leonardo da Vinci. São Paulo: Editora 

34, 2006. 

WOLIN, Richard. The Path to Trauerspiel. In: WOLIN, Richard. Walter 

Benjamin: an Aesthetic of Redemption. University of California, 1994. p. 29-77. 

DOI: https://doi.org/10.1525/9780520914308.  

WOLIN, Richard. Ideas and Theory of Knowledge. In: WOLIN, Richard. Walter 

Benjamin: an Aesthetic of Redemption. University of California, 1994. p. 79-105. 

DOI: https://doi.org/10.1525/9780520914308.  

 

 

Data de registro: 05/01/2024 

Data de aceite: 31/07/2024 

https://doi.org/10.7591/9781501728679
https://doi.org/10.14572/nuances.v15i16.191
https://doi.org/10.1525/9780520914308
https://doi.org/10.1525/9780520914308

