
Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   375 

 

 Sobre a Educação1 

 

 

Rafael Lucas de Lima* 

 

Resumo: Este artigo pretende contribuir para a elucidação da nossa compreensão 

sobre a educação, sobre os fenômenos e processos educacionais, que constituem 

uma ocupação e uma preocupação humana fundamental. O método que utilizamos 

nesta pesquisa consistiu, num primeiro momento, de uma análise etimológica da 

palavra latina educo, da qual derivou a palavra educação em português, e, num 

segundo momento, da interpretação de alguns sentidos da palavra educo à luz de 

algumas ideias da filosofia da educação, encontradas em cada um dos quatro 

períodos da história da filosofia. Concluímos constatando que, através de nossa 

análise, pudemos contribuir para expandir os limites do nosso conhecimento sobre 

a educação. 

 

Palavras-chave: Educação; Filosofia; Análise Etimológica; Filosofia Da 

Educação. 

 

On Education 

 

Abstract: This article aims to contribute to elucidate our understanding on the 

education, the educational phenomena and processes, which constitute a 

fundamental human occupation and preoccupation. The method we used in this 

research consisted, in a first moment, of an etymological analysis of the latin word 

educo, of which derived the word educação in Portuguese, and, in a second 

moment, of the interpretation of some senses of the word educo in light of some 

 

1 Artigo escrito como parte de minha pesquisa de Pós-Doutorado, intitulada Aspectos gerais 

da educação ao longo da história da filosofia, realizada na Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte (UFRN). 

* Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). Professor 

Adjunto da Universidade de Pernambuco (UPE), campus Petrolina. E-mail: 

rafael.lima@upe.br. CV: http://lattes.cnpq.br/2433212907531497. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-8093-3569.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n79a2023-64886     
  

mailto:rafael.lima@upe.br
http://lattes.cnpq.br/2433212907531497
https://orcid.org/0000-0002-8093-3569
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n79a2023-64886
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n79a2023-64886


Sobre a Educação 

376  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ideas of the philosophy of education, found in each one of the four periods of the 

history of philosophy. We conclude noting that, through our analysis, we could 

contribute for the expansion of the limits of our knowledge on education.  

 

Key-words: Education; Philosophy; Etymological analysis; Philosophy of 

Education. 

 

À propos l’Éducation 

 

Résumé: Cet article vise à contribuer à élucider notre compréhension de 

l'éducation, des phénomènes et des processus éducatifs, qui constituent une 

occupation et une préoccupation humaine fondamentale. La méthode utilisée dans 

cette recherche a consisté, dans un premier temps, en une analyse étymologique du 

mot latin educo, dont est dérivé le mot éducation en portugais, et, dans un second 

temps, en l'interprétation de certains sens du mot educo dans le lumière de quelques 

idées de la philosophie de l'éducation, trouvées dans chacune des quatre périodes 

de l'histoire de la philosophie. Nous concluons en notant que, par notre analyse, 

nous avons pu contribuer à repousser les limites de nos connaissances sur 

l'éducation. 

 

Mots-clés: Éducation; Philosophie; Analyse étymologique; Philosophie de 

l’Éducation. 

 

 

I 

 

Os limites da minha linguagem  

significam os limites do meu mundo. 

Wittgenstein (2011a, Proposição 5.6). 

 

 A linguagem que utilizamos na vida cotidiana – quando falamos 

conosco mesmos e com outrem, quando escrevemos – pode ser 

compreendida como um modo de representação do mundo em pensamentos. 

Através da linguagem somos capazes de representar o que desejamos 

expressar dos nossos pensamentos, projetando-os para os outros indivíduos 

no mundo, mobilizando, para isso, os vocabulários linguísticos que 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   377 

conhecemos. Com razão, o primeiro Wittgenstein afirmou, no Tractatus 

Logico-Philosophicus, que quanto maior for meu repertório linguístico, 

quanto mais sinais e palavras eu conheço, mais eu realmente conheço do 

mundo, mais amplos são os limites em que represento o mundo para mim, 

pois palavras denotam coisas do mundo1. Ou, dito de outra maneira: quanto 

mais vasto e diversificado for meu repertório linguístico, mais amplas e mais 

variadas serão minhas possibilidades de experienciar e de refletir sobre mim 

mesmo, sobre minhas vivências, sobre o mundo em que habito, e igualmente 

multiforme será minha capacidade de projetar no mundo meus pensamentos. 

 Com o intuito de tentar expandir os limites da nossa compreensão 

sobre a educação, proponho realizarmos, num primeiro momento, uma 

investigação linguística, etimológica, da palavra educação. O conhecimento 

etimológico das palavras frequentemente desvela-nos novas perspectivas, 

novos pontos de vista sobre as coisas e o mundo, amplia as fronteiras da 

nossa linguagem e do nosso mundo. Num segundo momento, tentarei 

elucidar cada um dos sentidos específicos que analisarmos da palavra 

educação à luz do que pensaram alguns expoentes da filosofia da educação, 

representantes dos quatro períodos da história da filosofia2. Dessa maneira, 

 
1  Embora, para o primeiro Wittgenstein, o do Tractatus, palavras denotem apenas, 

estritamente, as coisas que existem objetivamente no mundo (como mulher, computador, 

árvore), é certo que as utilizamos também para referir a coisas que supomos (ou que cremos) 

existirem fora (ou além) deste plano do mundo físico em que nos encontramos através do 

nosso corpo orgânico, como alma, Deus ou inferno. Dessas últimas palavras podemos 

afirmar, com razão, que elas não têm sentido, não denotam, não apontam ou remetem-nos 

realmente para coisa alguma que possamos reproduzir intersubjetivamente, pois não 

encontramos, no mundo objetivo, externo, aquilo a que elas referem, aquilo para o que 

pretendemos com elas apontar – não enxergamos isso a que chamamos alma, mas vemos 

seres humanos que afirmamos terem almas; não enxergamos Deus, mas afirmamos que 

conhecemos sua vontade, como dizemos conhecer a de um amigo; não enxergamos o inferno, 

desconhecemos sua localização, mas afirmamos que esse “lugar” existe e corresponde ao 

destino final de todos os pecadores. De acordo com Wittgenstein, o uso de palavras que não 

referem a coisas objetivas, palavras sem sentido, é fonte, para nós, de inúmeros erros práticos 

e teóricos, e particularmente de erros nas investigações filosóficas. 

2 Previno o leitor de que não tenho interesse, neste artigo, em aprofundar comentários acerca 

das teorias filosófico-pedagógicas às quais refiro ao longo deste estudo. Interessa-me apenas 

a ampliação dos limites da nossa compreensão dos sentidos da educação por meio dos trechos 

das obras que eu vier a citar. 



Sobre a Educação 

378  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

talvez seja-me possível, ao final deste artigo e por meio dele, contribuir para 

uma compreensão mais acurada dessa ocupação e preocupação humana 

fundamental, a educação. 

Na nossa língua portuguesa, que se originou a partir da língua latina, 

a palavra educação derivou da palavra educar, a qual, por sua vez, derivou 

da palavra latina educo. No Oxford Latin Dictionary (1968), a palavra educo 

é apresentada num verbete com onze conjuntos de significados. Tomarei 

seis desses conjuntos, em particular, para nossa reflexão e análise3. 

O primeiro conjunto de sentidos da palavra latina educo afirma que 

ela significa (1) conduzir, liderar, trazer para fora, levar adiante pessoas 

(“to lead or bring out [persons, etc.]”, “to lead forth [troops, etc.]”). 

No segundo conjunto lemos que educo significa (2) conduzir para 

a segurança ou para a liberdade, resgatar ou libertar (“to lead away to 

safety or freedom, rescue or release”), conduzir alguém a uma posição 

especial (“to lead into a special position”), ou mesmo eliminar males (“to 

eliminate [evils]”). 

O terceiro significado da palavra latina educo é (3) fazer com que 

algo saia (“to cause [a thing] to come out”). 

Educo significa também (4) trazer adiante, produzir, gerar (“to 

bring forth”), ou mesmo ser concebido (“to be conceived”). 

Educo significa ainda (5) passar o tempo de uma determinada 

maneira (“to spend, pass [the time in a specified way]”). 

Por fim, educo significa (6) adestrar, treinar, educar, criar seres 

humanos (“to bring up [children], nurture, rear”), ou ainda vigiar, cuidar, 

apoiar o crescimento de animais e plantas (“to tend and support the growth 

of [offspring], bring up, nurture, rear”) e mesmo dos lugares que os 

 

3 O arquivo digital, em formato .pdf, da edição do Oxford Latin Dictionary (1968) que utilizei 

neste artigo pode ser facilmente encontrado na internet e baixado gratuitamente. Recomendo 

ao leitor que faça essa valiosa aquisição para sua biblioteca digital. 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   379 

contenham e das condições que os afetem (“of places, conditions etc., with 

either animals or plants as objects”)4. 

Como podemos perceber, a partir desses seis conjuntos de 

significados da palavra educo, a educação que eles definem abrange um 

âmbito muito vasto da esfera das atividades e ocupações humanas; eles 

descrevem a educação como se constituindo de uma série de processos que 

se relacionam diretamente com a preocupação, o cuidado e o 

desenvolvimento de seres vivos, em geral, e de seres humanos, em 

particular. Retomarei a seguir cada um desses seis grupos de significados e 

tentarei elucidá-los à luz da filosofia da educação. Conhecendo melhor esses 

sentidos particulares, estaremos em condições de articulá-los e de, por meio 

deles, compreender com mais justeza os fenômenos e processos que 

constituem a educação humana. 

 

 

II 

 

[…] imagina a nossa natureza 

relativamente à educação 

ou à sua falta […]. 

Platão (2008, VII, 514a, p. 315). 

 

 O primeiro conjunto de significados da palavra latina educo 

apresentam-nos os sentidos de conduzir, liderar, trazer para fora, levar 

adiante pessoas. Vejamos o que isso quer dizer sobre a educação. 

 Podemos interpretar esses sentidos dizendo que a educação é um 

processo que implica a existência de dois sujeitos: um que conduz e outro 

que é conduzido; que há, de um lado, alguém que desempenha o papel de 

 

4 Para todos os sentidos apontados acima, cf. Oxford Latin Dictionary, 1968, p. 587-588, 

verbete Educo; traduções minhas. Os colchetes representam os parênteses que constam das 

significações no verbete. 



Sobre a Educação 

380  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

guia, por assim dizer, e, de outro lado, alguém que é conduzido, guiado e 

orientado, de uma maneira ou de outra, em direção a algo, a algum objetivo. 

Essas considerações remetem-nos à figura do líder, de alguém que deve ser 

capaz de liderar aqueles que reconhecem sua liderança, que se encontram 

sob ela, e trazê-los para fora de uma dada situação, levando-os adiante, 

rumo aos objetivos que se quer alcançar. 

 Os sentidos de educar como trazer para fora e como levar adiante 

suscitam o pensamento de que é como se houvesse algo, no interior do 

educando e de cada um de nós, que cresceria e que se desenvolveria, de 

algum modo, como que de dentro para fora, auxiliado externamente pelos 

cuidados e orientações daquele guia e líder ao qual chamamos de educador. 

Em latim, as palavras educator e educatrix, das quais se originaram as 

palavras portuguesas educador e educadora, significam aquele ou aquela 

que nutre, que cria (“one who nurtures or brings up”), ou mesmo pai adotivo 

e mãe adotiva (“a foster-father”, “a foster-mother”)5. Parece-me que há, 

nessa família de palavras que expressam a educação, algo da antiga 

concepção grega (presente também em outros povos) da educação como 

psicagogia, como uma arte de orientar as almas através daquele caminho 

que o psicagogo (digamos assim) considera o melhor, tal como pais 

cuidadosos orientam, criam, educam seus filhos conforme os valores e 

princípios que lhes parecem mais adequados para a conduta correta na vida.  

 Ainda no que diz respeito ao sentido de educação como trazer para 

fora, somos remetidos, quase que inescapavelmente, a uma célebre metáfora 

educacional, a alegoria da caverna, que consta do Livro VII da República 

 

5 V. os verbetes Educator e Educatrix no Oxford Latin Dictionary (1968). Nos limites deste 

artigo, entendo por educando todo ser humano que esteja em uma situação no mundo a partir 

da qual possamos dizer que ele aprende algo, seja por si mesmo seja através de alguma coisa 

ou de alguém, não importando se o faz de maneira consciente e deliberada ou de modo 

inconsciente e, portanto, sem deliberação. Entendo por educador todo ser humano do qual 

possamos dizer que ensina algo a alguém; e não me refiro apenas aos educadores certificados 

(aqueles que receberam um diploma de graduação em universidades, por exemplo), como 

também aos pais, aos familiares, aos colegas de trabalho, aos indivíduos anônimos que 

cruzam nossas vidas diariamente e com os quais aprendemos muitas coisas, queiramos ou 

não. 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   381 

de Platão (2008). Através dessa analogia, Platão demonstra, por um lado, e 

pela primeira vez na literatura ocidental, que a educação tem um poder 

imenso sobre a natureza humana (poder antropoplástico), na medida que é 

capaz de conduzir o ser humano para fora de uma condição existencial, de 

um modo de viver pautado na ignorância e no erro, levando-o adiante, em 

direção a uma vida alicerçada sobre o conhecimento do bem, isso é, da justa 

medida de todas as coisas6. 

 Por outro lado, e ilustrando de modo claro o papel do educador 

como aquele que conduz, guia e lidera seus semelhantes, Platão propõe que 

o ser humano, em geral, e o educador em particular – uma vez que tenha 

atingido o estado de iluminação epistemológica representado pela 

capacidade de ascender, por meio do intelecto, do mundo sensível (interior 

da caverna), lugar da ilusão e do erro, ao mundo inteligível (exterior da 

caverna), lugar da certeza e do correto – deve retornar ao interior da caverna 

e dispor-se a educar, a orientar e a guiar, para cima e para fora de lá, aqueles 

que permanecem presos às cadeias da ignorância do bem e que, por isso, 

consideram meras sombras como manifestações corretas da realidade das 

coisas. 

 

É nossa função, portanto, (afirma Sócrates) forçar os 

habitantes mais bem dotados (pensemos nos filósofos 

e educadores) a voltar-se para a ciência que 

anteriormente dissemos ser a maior, a ver o bem e a 

empreender aquela ascensão e, uma vez que a tenham 

realizado e contemplado suficientemente o bem, não 

lhes autorizar o que agora é autorizado. O quê? 

(pergunta Gláucon) Permanecer lá (responde Sócrates) 

e não querer descer novamente para junto daqueles 

prisioneiros (no interior da caverna) nem partilhar dos 

 

6 “[…] já me ouviste afirmar com frequência”, diz Sócrates, “que a ideia do bem é a mais 

elevada das ciências, e que para ela é que a justiça e as outras virtudes se tornam úteis e 

valiosas” (PLATÃO, 2008, VI, 505a, p. 301; grifos meus). Nas Leis, Platão (2011) refere-se 

à ideia do bem como Deus, que é então concebido como medida de todas as coisas (v. Leis, 

IV, 716c-d), numa nítida contraposição à tese de Protágoras, segundo a qual o ser humano é 

a medida de todas as coisas. 



Sobre a Educação 

382  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

trabalhos e honrarias que entre eles existem, quer sejam 

modestos, quer elevados (PLATÃO, 2008, 519c-d, p. 

322-323; parênteses meus). 

 

 Também podemos interpretar o sentido de educar como conduzir e 

liderar a partir da definição de educação de Platão, segundo a qual educar 

é orientar os olhos da alma (psicagogia). No trecho da Politeia em que nos 

apresenta sua definição de educação, Platão expõe também em que consiste 

a tarefa que o educador deve realizar ao educar. 

 

[…] a educação não é o que alguns apregoam que ela 

é. Dizem eles que introduzem a ciência numa alma em 

que ela não existe, como se introduzissem a vista em 

olhos cegos. […] A presente discussão indica a 

existência dessa faculdade na alma e de um órgão pelo 

qual aprende; como um olho que não fosse possível 

voltar das trevas para a luz, senão juntamente com todo 

o corpo, do mesmo modo esse órgão deve ser desviado, 

juntamente com a alma toda, das coisas que se alteram, 

até ser capaz de suportar a contemplação do Ser e da 

parte mais brilhante do Ser. A isso chamamos o bem. 

[…] A educação seria, por conseguinte, a arte desse 

desejo, a maneira mais fácil e mais eficaz de fazer dar 

a volta a esse órgão, não a de o fazer obter a visão, pois 

já a tem, mas, uma vez que ele não está na posição 

correcta (sic) e não olha para onde deve, dar-lhe os 

meios para isso (Platão, 2008, 518b-d, p. 320-321; 

grifos e parêntese meus). 

 

 Sobre a educação como atividade de conduzir e liderar o educando, 

que traz para fora ou desenvolve suas faculdades físicas e anímicas, e que o 

leva adiante, rumo a um modo de existência considerado excelente, virtuoso, 

nada mais direi, embora muito permaneça por ser dito. Passemos, então, ao 

segundo grupo de sentidos. 

 

 

III 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   383 

 

Mestres zelosos, 

sede simples, discretos, contidos. 

Jamais vos apresseis em agir, 

a não ser para impedir que os outros ajam. 

Rousseau (2014, II, p. 101). 

 

 O segundo conjunto de significados que mobilizamos para refletir 

sobre a educação informa-nos que educo ou educar é conduzir para a 

segurança ou para a liberdade; é resgatar ou libertar; é conduzir alguém a 

uma posição especial; é, enfim, eliminar males. 

 Alude-se novamente, com esses significados, à figura do educador 

como condutor e como líder. Só que, desta vez, a orientação e a liderança 

do educador têm o escopo específico de conduzir o educando à segurança 

ou à liberdade. Subentende-se que é como se houvesse uma situação de 

privação de liberdade, na qual o educando fosse mantido, e da qual 

precisasse ser resgatado por meio da educação. Tal resgate corresponderia, 

por assim dizer, a conduzir e a manter o educando numa posição especial, 

na qual males seriam eliminados ou afastados dele. Esses sentidos 

ressaltam, na educação, um certo caráter familiar, que deve permear todo 

processo e relação educacional. Pois os educadores, tal como pais zelosos, 

devem cuidar da formação de seus educandos e eliminar, de seu caminho 

educacional, tudo que possa – como diria Rousseau (2014) com sua 

concepção de educação negativa – ser nocivo ao seu coração (ou 

sensibilidade), corrompendo-o com vícios de todos os tipos, e ao seu espírito 

(ou entendimento), com a aceitação de opiniões erradas sobre as coisas. 

Acerca da primeira educação humana – que, na perspectiva de Rousseau no 

Emílio, deve ser puramente negativa, no sentido de eliminar males capazes 

de comprometer o cultivo educacional do educando, conduzindo-o, assim, 

a uma situação existencial e educacional de segurança – o Genebrino afirma 

o seguinte: 



Sobre a Educação 

384  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Portanto, a primeira educação deve ser puramente 

negativa. Consiste não em ensinar a virtude ou a 

verdade, mas em proteger o coração contra o vício e o 

espírito contra o erro. Se pudésseis nada fazer e nada 

deixar que fizessem, se pudésseis levar vosso aluno são 

e robusto até a idade de doze anos sem que ele soubesse 

distinguir a mão esquerda da direita, desde vossas 

primeiras lições os olhos de seu entendimento se 

abririam para a razão; sem preconceitos, sem hábitos, 

ele nada teria em si que pudesse obstar o efeito de 

vossos trabalhos. Logo se tornaria em vossas mãos o 

mais sábio dos homens e, começando por nada fazer, 

teríeis feito um prodígio de educação (Rousseau, 2014, 

II, p. 97; grifos meus). 

 

 Os sentidos da palavra educo que ora exploramos requerem que 

educadores e pais assegurem que educandos e filhos desenvolvam e 

adquiram plenamente o domínio de todas as habilidades e aptidões, do corpo 

e do espírito, necessárias para sua conduta crítica e autônoma na vida. Em 

outras palavras: devemos educar para a liberdade do pensamento e da ação 

– o que corresponde a conduzir o educando a uma posição especial. Educar 

é dar oportunidades ao educando para que ele atinja esta posição especial: a 

de depender unicamente de si mesmo para exercer sua liberdade. Podemos 

então reconhecer que a educação é uma espécie de resgate do ser humano, 

posto que lhe retira, como diria Kant (1724-1804), de uma posição de 

heteronomia (ou de minoridade), na qual prevalecem, sobre sua vida, 

normas e regras ditadas por outrem, para alçá-lo a uma posição de 

autonomia (ou de maioridade), que, neste caso, é sinônimo de liberdade. 

Para Kant (2008a, BA 87, p. 89; parêntese do autor, colchete meu), 

“autonomia da vontade é aquela sua propriedade graças à qual ela é para si 

mesma a sua lei (independentemente da natureza dos objectos [sic] do 

querer”. A autonomia, todavia, certamente não é um objetivo educacional 

que possamos atingir facilmente. 

 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   385 

É, pois, difícil a cada homem desprender-se da 

menoridade que para ele se tornou quase uma natureza. 

Até lhe ganhou amor e é por agora realmente incapaz 

de se servir do seu próprio entendimento, porque nunca 

se lhe permitiu fazer uma tal tentativa. Preceitos e 

fórmulas, instrumentos mecânicos do uso racional ou, 

antes, do mau uso de seus dons naturais são os grilhões 

de uma menoridade perpétua. Mesmo quem deles se 

soltasse só daria um salto inseguro sobre o mais 

pequeno (sic) fosso, porque não está habituado a este 

movimento livre. São, pois, muito poucos apenas os 

que conseguiram mediante a transformação do seu 

espírito arrancar-se à menoridade e iniciar então um 

andamento seguro (Kant, 2008b, A 481-482, p. 10; 

parêntese meu). 

 

 As ideias de Kant sobre o desenvolvimento da autonomia na vida 

do ser humano têm claras repercussões em sua filosofia da educação, à qual 

ainda teremos que voltar, mais à frente neste artigo. 

 Já no período contemporâneo da história da filosofia, Hans Jonas 

(1903-1993), no livro O princípio responsabilidade (1979), no qual 

inclusive dialoga com Kant, retomou, ainda que superficialmente, a 

compreensão da educação como resgate do educando para a liberdade e 

para a autonomia. Segundo Jonas, 

 

A educação tem, portanto, um fim determinado como 

conteúdo: a autonomia do indivíduo, que abrange 

essencialmente a capacidade de responsabilizar-se; ao 

alcançá-la (ou supor-se que foi alcançada), ela termina 

no tempo. O término ocorre de acordo com sua própria 

lei, e não de acordo com a concordância do educador – 

nem sequer na medida do seu êxito –, pois a natureza 

concede apenas uma só vez um determinado lapso de 

tempo, no qual a educação precisa realizar sua tarefa. 

Depois disso, o objeto de responsabilidades anteriores 



Sobre a Educação 

386  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

se torna, ele mesmo, um sujeito de responsabilidades 

(Jonas, 2006, p. 189; parêntese do autor, grifos meus)7. 

 

 Com base nessas interpretações da educação – como conduzir para 

a segurança ou para a liberdade; como resgatar ou libertar; como conduzir 

alguém a uma posição especial; como, enfim, eliminar males – podemos 

afirmar, metaforicamente, que o educador é um socorrista da alma humana 

(para o que já a concepção de educação como psicagogia havia aludido). O 

educador é alguém que deve eliminar, do caminho educacional do 

educando, os males que poderiam comprometer o florescimento e o 

exercício de sua liberdade e de sua segurança, obstando seu cultivo e 

aperfeiçoamento individual8. Educar é impedir que sejam causados danos 

ao corpo e ao espírito do educando, e também capacitá-lo para que, um dia, 

seja capaz de realizar esse cuidado por si e para si mesmo, ao tornar-se 

responsável por sua própria vida. Sendo assim, verificamos que, de fato, 

educar significa conduzir o educando a uma posição especial, posição de 

autonomia quanto aos seus pensamentos, suas ações e seu modo de ser-no-

mundo; significa conduzi-lo ao cultivo de um ethos que lhe proporcione, 

como consequências de sua conduta, menos males a afligir-lhe a existência, 

mais recursos que possam ser mobilizados contra eles, ou mesmo mais 

momentos de felicidade e de prazer. 

 

 

 

 

 

7 Com a teoria da responsabilidade, Jonas articulou (de maneira um tanto superficial mas, 

mesmo assim, permitindo-nos vislumbrar desdobramentos fecundos) a ética, a política e a 

educação. Fez isso, particularmente, ao analisar o sentimento de responsabilidade de pais e 

de estadistas para com os objetos de suas respectivas responsabilidades: os filhos, no caso 

dos primeiros, a res publica, no caso dos segundos. Interessa-me explorar, em outras 

pesquisas e não aqui, essa aproximação proposta pelo filósofo alemão. 

8 Kant (2008b, A 488, p. 14) chegou a afirmar que constitui “um crime contra a natureza 

humana” obstar o avanço do conhecimento. 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   387 

IV 

 

A terra é boa por natureza; 

mas, se descuidada, 

é improdutiva e arruinada […]. 

Plutarco (2015, p. 41). 

 

 O terceiro significado de educar que iremos destacar assemelha-se, 

em parte, a um dos sentidos aduzidos no primeiro conjunto de significados 

analisados; só que, agora, a palavra educo é definida como uma atividade 

por meio da qual buscamos fazer com que algo saia. Vejamos em que 

medida isso é assim. 

 Talvez possamos encontrar, no interior do educando, algo inato, por 

assim dizer, como a capacidade de aprender. Admitir, nesse caso, a 

existência de uma capacidade inata de aprendizado não equivale a adotar 

uma perspectiva apriorística, essencialista ou inatista (a exemplo da 

supracitada definição platônica de conhecimento como reminiscência, sobre 

a qual ergue-se sua concepção de educação), num sentido determinista; 

implica, antes, simplesmente em assinalar e em reconhecer que, como 

animais humanos, nossa organização fisiológica é tal que traz em si – 

quando consideramos um ser humano dotado de um corpo e de uma mente 

ditos “normais” – as condições, os órgãos e as funções necessárias para que 

se possa aprender o que quer que seja. Para ilustrar esse sentido da educação, 

poderíamos dizer que, assim como uma semente de caju traz em si tudo de 

que necessita para tornar-se um cajueiro (o que poderíamos chamar de 

potencialidade passiva da castanha), desde que se encontre num solo 

propício ao seu cultivo, também o ser humano contém dentro de si os germes 

que tornam possível sua educação (qualquer que seja ela), germes que, para 

que possam efetivamente germinar e florescer, requerem um solo que lhes 

seja propício. 

 As palavras que utilizamos no parágrafo anterior (capacidade de 

aprender; semente; solo) expressam que educar é fazer com que algo saia; 



Sobre a Educação 

388  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

elas nos remetem a outra conhecida metáfora educacional (além da já 

referida alegoria da caverna), cujo registro escrito mais remoto talvez 

possamos atribuir a Plutarco (circa 46-120), na obra Da educação das 

crianças. Refiro-me à metáfora da educação como agricultura, como 

cultivo humano. Para Plutarco, com o qual concordo, assim como a 

agricultura visa extrair do solo os frutos das sementes que nele são 

semeadas, a educação almeja fazer brotar, fazer com que saiam, do corpo e 

da alma do educando, o pleno uso de todas as faculdades humanas. 

 

Em geral, o que estamos habituados a afirmar sobre as 

artes e as ciências, o mesmo deve ser dito sobre a 

virtude; dizer que, para a absoluta retidão (na 

educação), três coisas devem convergir: natureza, 

razão e costume. Chamo razão o aprendizado e 

costume ao exercício. São os princípios da natureza: a 

evolução pela instrução, o proveito pelo cuidado e a 

excelência por esses todos. E o que disso for 

abandonado, nisso forçosamente sua virtude é 

imperfeita. A natureza sem estudo é cega, a lição sem 

a natureza é insuficiente e o exercício sem ambos é 

incompleto. Tal como na agricultura, primeiro deve-se 

começar pela boa terra, depois pelo agricultor 

instruído, em seguida, pelas boas sementes e, do 

mesmo modo, a natureza deve ser semelhante à terra; 

o preceptor ao agricultor; os princípios das palavras 

e os preceitos à semente. (Plutarco, 2015, p. 38-39; 

grifos e parêntese meus). 

 

 Segundo a investigação de Jaeger (1888-1961), na Paideía (2013), 

a alegoria da educação como agricultura deve ter sua origem remetida a um 

período ainda anterior ao de Plutarco, ao período dos séculos V e IV AEC 

na Grécia clássica, e, ainda mais especificamente, à atividade dos sofistas, 

em todo o mundo grego, como notáveis educadores. 

 

É para nós uma grande fortuna que Plutarco nos tenha 

transmitido não só a conhecida “trindade pedagógica” 

dos sofistas (natureza, ensino e hábito), mas ainda uma 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   389 

série de ideias intimamente vinculadas àquela doutrina 

[…]. É através do exemplo da agricultura, encarada 

como o caso fundamental do cultivo da natureza pela 

arte humana, que Plutarco explica a relação entre os 

três elementos da educação. Uma boa agricultura 

requer em primeiro lugar uma terra fértil, um lavrador 

competente e uma semente de boa qualidade. Para a 

educação, o terreno é a natureza do Homem; o 

lavrador é o educador; a semente são as doutrinas e os 

preceitos transmitidos de viva voz. Quando as três 

condições se realizam com perfeição, o resultado é 

extraordinariamente bom. Quando uma natureza 

escassamente dotada recebe, pelo conhecimento e pelo 

hábito, os cuidados adequados, podem ser em parte 

compensadas as suas deficiências. Em contrapartida, 

até uma natureza exuberante decai e se perde, quando 

é deixada ao abandono. É isso que torna indispensável 

a arte da educação. (Jaeger, 2013, p. 363-364; aspas 

do autor, grifos e parêntese meus)9. 

 

 À luz dessa metáfora, todo educador pode ser comparado a um 

agricultor, porquanto deve nutrir e preparar o solo, o terreno constituído pelo 

corpo e pela alma do educando, antes de nele semear e colher quaisquer que 

sejam as sementes e frutos. Quando o solo é demasiado carente deste ou 

daquele elemento químico, por exemplo, o agricultor deve provê-lo, 

aperfeiçoando, dessa maneira, as condições que ele encontrou inicialmente 

e que foram previamente dadas pela natureza; se o terreno se encontra muito 

 

9 A propósito da menção de Jaeger à educação como arte, observo, en passant, que desde o 

século V AEC os filósofos e sofistas gregos levantaram a controversa questão, que 

permanece aberta até hoje, de saber se a educação é uma ciência ou uma arte. De minha 

parte, e sem quaisquer pretensões de encerrar a questão, penso que a educação é uma arte. 

Penso assim porque, dentre outras razões possível de serem aduzidas, não podemos formular 

leis gerais educacionais, tal como formulamos leis gerais na física; e também porque não 

somos capazes de reproduzir, no âmbito educacional, experimentos tais que conduzam 

sempre, e dentro das mesmas condições de realização, aos mesmos resultados obtidos no 

primeiro experimento. Uma das características das ciências naturais é, precisamente, a 

possibilidade de verificação intersubjetiva dos resultados dos experimentos realizados nas 

ciências que as constituem, o que quer dizer, com outras palavras, que os mesmos resultados 

devem ser passíveis de serem obtidos por todos os que realizarem o experimento em questão. 



Sobre a Educação 

390  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

afastado de uma fonte de água, deve o agricultor providenciá-la; se há pragas 

ameaçando a plantação, deve combatê-las e extirpá-las. De igual modo, se 

o solo do educando carece, para utilizar uma expressão de Bourdieu e 

Passeron (2014), de capital cultural, deve o educador auxiliá-lo a adquiri-lo; 

se o educando não é capaz de perceber que tudo ao seu redor constitui fonte 

inesgotável de estímulos à aprendizagem e de construção de conhecimentos, 

deve ajudá-lo a percebê-lo; se há obstáculos nos processos de ensino e de 

aprendizagem que impedem o cultivo salutar do educando, deve o educador, 

tanto quanto seja-lhe possível, removê-los ou atenuá-los. Educador ou 

agricultor algum seria capaz de celebrar uma colheita dos melhores frutos 

do educando ou da terra sem que tivesse que empreender, antes, muitos 

esforços na preparação do respectivo solo, na escolha das sementes que 

serão semeadas, e no cuidado com o provimento de tudo o mais que seja 

necessário para o cultivo e florescimento saudáveis do que foi semeado10. 

 

 

 

 

 

 

10 Silva e Cunha (2021) criticaram o uso da metáfora da agricultura como correspondente do 

ato de educar; julgaram-na incompatível com a analogia que pretende estabelecer. 

Afirmaram, de modo equivocado, que não é correto atribuir aos sofistas a origem dessa 

metáfora educacional. Quanto a mim, discordo das interpretações propostas por eles. E 

concordo com Jaeger, que ensinou na Paideía que foram os sofistas que, pela primeira vez 

na história, expandiram o sentido da palavra physis, levando-a do seu uso na medicina (que 

por sua vez derivara do uso que dela fizeram os pré-socráticos na filosofia) para seu uso na 

esfera da nascente pedagogia, área na qual a palavra fora usada em referência ao 

conhecimento de uma physis humana, compreendida como natureza humana (cf. JAEGER, 

2013, particularmente os capítulos A sofística como fenômeno da história da educação e 

Origem da pedagogia e do ideal de cultura). No que tange à milenar metáfora da educação 

como cultivo, cultura ou agricultura, a qual Silva e Cunha julgaram inadequada e a qual 

propõem substituir pela metáfora da navegação, penso que aquela cumpre muito bem seu 

papel, que é o de ilustrar, de aclarar nossa compreensão dessa ocupação e preocupação 

humana fundamental, a educação. Ademais, e por fim, a explicação de Silva e Cunha, no 

sentido de tentar relacionar a educação com a navegação, não me parece esclarecer a analogia 

que eles pretendem sustentar. 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   391 

V 

 

Constituído de modo correto e sem falha, 

nas mãos, nos pés e no espírito. 

Simônides, frag. 37 e 4 Diehl, apud Jaeger (2013, p. 11 e 259). 

 

 O quarto conjunto de significados que submeteremos à nossa análise 

diz-nos que educar é produzir, gerar, levar adiante, ou mesmo conceber 

alguma coisa. 

 Certamente, a sociedade visa produzir, gerar para si mesma em seu 

seio, por meio da educação e de outros meios pertinentes, todas as 

características físicas e espirituais que ela considere importantes de serem 

cultivadas em todos ou na maior parcela possível de seus membros, os 

cidadãos que a constituem. De igual modo, mas em via negativa, é sobretudo 

através da educação que a comunidade pode tentar extirpar completamente, 

ou controlar parcialmente, todas as características, do corpo e do espírito, 

que considere perniciosas, inconvenientes, desnecessárias ou ameaçadoras 

do bem-comum. Tudo o que é nocivo à sociedade constitui obstáculo a que 

ela seja levada adiante, desenvolva-se, progrida, através do cultivo 

individual dos cidadãos que a compõem. Ao sentido de educar como levar 

adiante modos de sentir, de pensar, de agir, de viver, e portanto ao sentido 

da educação como concepção desses modos, Jaeger referiu dizendo que 

“todo povo que atinge um certo grau de desenvolvimento sente-se 

naturalmente inclinado à prática da educação. Ela é o princípio por meio do 

qual a comunidade humana conserva e transmite a sua peculiaridade física 

e espiritual.” (Jaeger, 2013, p. 1; grifos meus). 

 As inúmeras propostas educacionais que os diferentes povos (que as 

diferentes culturas) desenvolveram ao longo do tempo incorporam e 

expressam o desejo da comunidade em questão pelo cultivo de determinadas 

características físicas e espirituais nos indivíduos que são seus membros. 

Por mais que haja espaço para que a individualidade desses indivíduos 



Sobre a Educação 

392  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

afirme-se, não podemos esquivar-nos completamente dos padrões 

educacionais vigentes em nosso meio social. Tenho em mente padrões 

educacionais gestados e praticados, em sentido amplo, por sociedades e 

governos, e, em sentido estrito, por famílias e indivíduos. É mantendo 

sempre em vista aquilo que cada comunidade propõe a si mesma como 

objetivos, considerando sua compreensão singular acerca do que seja seu 

próprio bem-comum, que a educação posta em prática deve almejar, além 

desse bem e como seu principal resultado, que o educando se torne 

autônomo quanto ao seu ser-no-mundo (para o que já referi, acima). O 

educando é um ser concebido para levar adiante, nos limites da vida privada, 

uma forma singular de apreensão do paradigma cultural geral que se 

evidencia na esfera pública da vida na comunidade em que ele está inserido. 

O educando é um ser projetado por uma sociedade para ser (ao menos 

quanto ao ideal humano que ela tem em vista) um cidadão plenamente 

perfectível, isto é, alguém capaz de aproximar-se continuamente, embora 

sem jamais alcançá-los, dos paradigmas educacionais aceitos e vigentes em 

sua comunidade. 

 Trarei agora para nossa análise da educação como produzir, gerar, 

levar adiante, ou como conceber alguma coisa, a perspectiva filosófica de 

Agostinho (354-430) sobre a educação, expressa, em particular, no De 

Magistro (389). Nessa obra, aliás, Agostinho antecipou a tese, sustentada 

anos depois em De civitate Dei (413-426), de que o ser humano é, em 

potencial, um cidadão de duas cidades: a do Deus cristão e a do diabo. Na 

perspectiva educacional agostiniana, o educando é encarado da mesma 

maneira. 

 No De Magistro, o bispo de Hipona assume que a educação é um 

instrumento de aprimoramento da fé e da espiritualidade. A educação deve 

contribuir para produzir, por assim dizer, um aperfeiçoamento na fé cristã 

do educando; deve levá-lo adiante, para Deus e sua cidade celestial. Para 

Agostinho, a educação deve levar o educando a mergulhar dentro de sua 

própria interioridade, a qual é o lugar onde Deus habita em nós. Conhecer a 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   393 

alma, buscar a interioridade é o mesmo que buscar e aproximar-se da 

divindade. Para Agostinho, a educação é um meio através do qual as 

palavras produzem, no educando, um voltar-se para Deus. Assim, educar é 

gerar para o educando oportunidades para que ele consulte o único Mestre 

do qual podemos verdadeiramente aprender alguma coisa: Cristo. 

 Agostinho pensava que, com nossas palavras, o máximo que 

podemos fazer é incitarmo-nos, externamente, a consultar, em nossa 

interioridade, os ensinamentos divinos. Em mais uma bela metáfora 

educacional, fundamentada, desta vez, numa análise etimológica, Agostinho 

afirmou que a palavra (verbum) chicoteia (verberare) os ouvidos, 

impelindo-nos a buscar conhecer (noscere) aquilo de que se fala, aquilo que 

as palavras denotam. Assim, mobilizamos, em nossa interioridade, com a 

faculdade da memória, nomes (nomen), que são uma espécie de recordação 

da alma, uma maneira da alma conceber a verdade por iluminação divina. 

Destaco, a seguir, dois trechos do De Magistro em que os personagens 

Agostinho (o próprio autor) e Adeodato (filho daquele) dialogam sobre a 

relação entre chicotear e conhecer, entre proferir palavras e produzir, 

conceber a verdade na interioridade. Eis o que lemos no primeiro trecho: 

 

Notas, creio, que tudo que é proferido com a voz 

articulada em vista de algum significado fustiga nossos 

ouvidos, para que seja sentido, e é encaminhado para a 

memória, para que possa ser conhecido. […] Portanto, 

acontecem duas coisas quando proferimos algo com a 

voz. […] E se uma destas duas coisas for chamada de 

“verbum” (palavra) e a outra de “nomen” (nome) 

porque o termo “verbum” provém de “verberare” 

(chicotear) e “nomen” de “noscere” (conhecer), de 

modo que o primeiro seja assim chamado por conta do 

ouvido e o segundo por conta da alma? (Agostinho, 

2017, V, 12, p. 47; aspas, grifos e parênteses do autor). 

 

No segundo trecho, Agostinho afirma: 

 



Sobre a Educação 

394  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Descobrimos, na verdade, que a palavra fere o ouvido, 

e que o nome se refere à recordação da alma, pelo que 

se pode entender que, quando queremos gravar na 

memória, falamos corretamente ao dizer “qual o nome 

disto?”, e não costumamos dizer “qual é a palavra 

disto?” (ibidem, VII, 20, p. 67; aspas do autor).  

 

 Com esses dois trechos citados, percebemos que a educação é, para 

Agostinho, uma via que nos leva a conceber, ou um instrumento capaz de 

produzir, sempre em nossa interioridade, a iluminação da verdade sob a 

forma de conhecimento. Tal conhecimento não é algo que possamos 

aprender externamente, valendo-nos de mestres humanos; trata-se, antes, de 

algo revelado internamente, a cada indivíduo, por Deus. Conforme essa tese, 

Agostinho conclui seu diálogo Sobre o Mestre, no Capítulo XIV, afirmando 

que jamais podemos aprender algo por meio de professores humanos, e que 

somente por analogia é que referimos a humanos como mestres, tal como 

dizemos que o homem é pai, por analogia com o Deus-Pai. 

 

Pois quem é tão estupidamente curioso a ponto de 

mandar seu filho para a escola a fim de que aprenda o 

que pensa o mestre? Ao contrário, quando eles tiverem 

exposto com palavras todas as disciplinas que afirmam 

ensinar, incluindo as da virtude e da sabedoria, é então 

que os chamados discípulos vão considerar em si 

mesmos se foram ditas coisas verdadeiras, 

examinando aquela verdade interior conforme suas 

forças. É só então que aprenderão […]. […] e porque 

aprendem interiormente logo após a explicação do 

professor, julgam ter aprendido daquele que explicou 

exteriormente. […] na terra não chamemos ninguém de 

mestre, pois o único Mestre de todos está nos céus. 

(Agostinho, 2017, XIV, 45-46, p. 111; grifos meus). 

 

 

 Lembrando-nos da epígrafe no início desta parte do meu artigo, 

concluo dizendo que, para Agostinho, os cuidados com a interioridade e a 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   395 

exterioridade da existência humana constituem dois dos objetivos 

fundamentais da boa educação. 

 

 

VI 

 

[…] a instrução das crianças é uma profissão  

em que é preciso saber 

perder tempo para ganhá-lo. 

Rousseau (2014, II, p. 175). 

 

 Consideremos agora a quinta definição que destaquei da palavra 

educo, segundo a qual educar é passar o tempo de uma determinada 

maneira. 

 Ora, como poderia ser diferente? Com efeito, como educaríamos os 

indivíduos e as sociedades, senão utilizando-nos do tempo 11  e, em 

particular, do tempo dos educandos e dos educadores, para o cultivo das 

faculdades físicas e anímicas de ambos? Não seria a educação, também, um 

direcionando social do tempo dos educandos e dos educadores para a 

construção de diferentes tipos de conhecimento e para o cultivo de diferentes 

aptidões? Por acaso desenvolvemos facilmente todas as nossas capacidades? 

Desfrutamos nós da feliz condição de construirmos o conhecimento sobre o 

mundo sem que para isso tenhamos que transpor difíceis obstáculos, que nos 

são impostos pela natureza (physis), pelos limites de nossa constituição 

orgânica (physis humana), do nosso entendimento e da nossa razão? 

 É bom para nós (como indivíduos, como comunidade, como 

humanidade) que saibamos utilizar nosso tempo com sabedoria, não só 

porque se trata de um bem irrecuperável (ao que referimos quando falamos 

de um “tempo perdido”), como também porque as consequências práticas 

 

11 Nos limites deste artigo, entendo por tempo aquilo que tentamos apreender quando falamos 

dos e quando contamos os dias, os meses, os anos, as horas, os minutos, os segundos. 



Sobre a Educação 

396  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

do modo como os indivíduos passam seu tempo repercute diretamente na 

formação e na maneira de ser da sociedade que eles compõem. Se 

considerarmos que concebemos a educação como uma ocupação e uma 

preocupação humana fundamental, então temos razão de preocuparmo-nos 

com o tempo que os indivíduos passam, ou não, educando-se ou sendo 

educados. O tempo que utilizamos para aprender alguma coisa, ou para 

exercitar nossas aptidões, precisa ser “perdido” para que possamos “ganhá-

lo”; precisamos investir nossa atenção e nosso cuidado em nossa própria 

educação, e na daqueles por quem somos de alguma forma responsáveis 

(como os pais, que são responsáveis pela educação dos filhos, e os 

professores, que são responsáveis, até certo ponto, pela educação dos 

estudantes). 

 Podemos expandir um pouco mais os limites dessa definição de 

educação – uma maneira peculiar de passar o tempo – a partir do 

pensamento de Aristóteles. Dentre as muitas áreas de conhecimento pelas 

quais se interessou, Aristóteles dedicou-se também à educação. Fez isso, por 

exemplo, em suas obras de ética e de política, nas quais encontramos sua 

teoria da formação do ethos humano, e também ao abrir sua própria escola, 

o Liceu, onde pôde colocar em prática sua concepção de educação. 

 Na Ética a Nicômaco, Aristóteles (2009a) apresenta sua teoria 

eudaimonista da vida humana em ligação estreita com um tipo de educação. 

Para ele, o objetivo das ações humanas é a realização de uma vida feliz 

(aquela composta de mais momentos felizes do que de infelizes), que nada 

mais é do que uma vida virtuosa. Aristóteles relacionou a boa educação 

humana com a formação do ethos, compreendido em sentido estrito como 

hábitos e caráter, e, em sentido amplo, como modo de ser. Para ele, nosso 

caráter é formado com base na repetição de nossas ações, as quais, 

praticadas dia-a-dia, com o passar do tempo engendram hábitos. Os hábitos 

moldam o caráter, e esses (hábitos e caráter), juntos, constituem o modo de 

ser (ethos) de alguém. Então, para o Estagirita, educar é passar o tempo de 

determinada maneira, a saber: praticando ações que, com o tempo, 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   397 

desenvolverão no educando bons hábitos (conducentes à virtude) e um bom 

caráter (um caráter virtuoso). 

 

Na verdade, a virtude moral concerne a prazeres e 

dores, pois o prazer nos leva a realizar ações vis e a dor 

nos leva a deixar de realizar ações nobres. Daí a 

importância, salientada por Platão, de ter sido 

decididamente treinado desde a infância a gostar e não 

gostar das coisas apropriadas: este é o significado da 

boa educação. (Aristóteles, 2009a, 1104b10, p. 71). 

 

 Percebemos a educação como passar o tempo de determinada 

maneira, na filosofia de Aristóteles, quando consideramos que para tornar-

se um ser humano justo é necessário que se pratique a justiça, que se passe 

parte do tempo realizando atos justos; de igual modo, para que alguém seja 

considerado “educado” é necessário que ele tenha sido envolvido e que 

tenha se envolvido em processos sociais educacionais, que tenha passado 

seu tempo realizando ações por meio das quais possa levar a cabo os 

objetivos de alguma proposta educacional. Ora, é lendo, passando o tempo 

praticando a leitura, que aprendemos a ler e a interpretar as palavras; é 

escrevendo que aprendemos a escrever e, dessa maneira, a comunicar aos 

outros o que lhes queremos transmitir dos nossos pensamentos; é refletindo 

sobre si mesmo, sobre as coisas e sobre o mundo que construímos o hábito 

de refletir sobre tudo que se apresente aos nossos sentidos e ao nosso 

entendimento. Essas três habilidades – de leitura, de escrita e de reflexão – 

devem confluir em ações do educando que demonstrem que esse 

desenvolveu algum grau de competência no uso daquelas aptidões. 

 Educar é passar-tempo, é investir tempo junto ao educando; é 

também não perder de vista os frutos desse investimento, dos quais o 

principal é, sem dúvidas, o próprio indivíduo humano que se cultiva e que 

se forma ao educar. Mas que tipo de ser humano queremos formar através 

dos processos educacionais? Há, sem dúvidas, inúmeras respostas possíveis 

para essa pergunta. A partir daquilo que propormos como objetivos 



Sobre a Educação 

398  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

educacionais, planejaremos o uso do tempo educacional, isto é, 

planejaremos de que maneira os educandos passarão seu tempo nas escolas 

e nos demais lugares em que se educa e se é educado, de maneira que, 

passando assim o tempo da educação, a sociedade conceba, produza e receba 

um indivíduo e cidadão típico (por assim dizer), formado a partir de 

determinado paradigma educacional ideal concebido previamente. 

 Consideremos agora outra resposta que poderíamos dar àquela 

pergunta, interpretada à luz das reflexões de Althusser (1918-1990) sobre a 

educação, como constam da obra Ideologia e Aparelhos Ideológicos do 

Estado (1969). 

 Nessa obra, o filósofo francês reconheceu na escola uma instituição 

social que se encontra, em grande medida, a serviço do capitalismo; uma 

instituição ideológica (ou Aparelho Ideológico do Estado) que consome uma 

parcela gigantesca do tempo de vida de quase todo indivíduo humano que 

tenha sido escolarizado. Segundo Althusser, a partir de um ponto de vista 

marxista, o resultado da educação, nas sociedades capitalistas em geral, é 

um dualismo, posto que consista na formação de exploradores e de 

explorados, de uma classe social que domina, política e economicamente, e 

de uma classe social que é assim dominada. Esse resultado é alcançado, 

dentre outras maneiras mas, sobretudo, direcionando-se o tempo 

educacional dos educandos para atividades escolares que, por sua vez, estão 

impregnadas das características consideradas convenientes às classes 

sociais a que se destinam. 

Ora, como é que esta reprodução da qualificação 

(diversificada) da força de trabalho é assegurada no 

regime capitalista? […] através do sistema escolar 

capitalista e outras instâncias e instituições. Ora, o que 

se aprende na Escola? […] aprende-se a ler, a escrever, 

a contar – portanto algumas técnicas, e ainda muito 

mais coisas, inclusive elementos (que podem ser 

rudimentares ou pelo contrário aprofundados) de 

“cultura científica” ou “literária” directamente [sic] 

utilizáveis nos diferentes lugares da produção (uma 

instrução para os operários, outra para os técnicos, uma 

terceira para os engenheiros, uma outra para os quadros 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   399 

superiores etc.). Aprendem-se portanto “saberes 

práticos” (des “savoir faire”). Mas, por outro lado, e ao 

mesmo tempo que ensina estas técnicas e estes 

conhecimentos, a Escola ensina também as “regras” 

dos bons costumes, isto é, o comportamento que todo 

o agente da divisão do trabalho deve observar, segundo 

o lugar que está destinado a ocupar: regras da moral, 

da consciência cívica e profissional, o que significa 

exactamente regras de respeito pela divisão social-

técnica do trabalho, pelas regras da ordem estabelecida 

pela dominação de classe. Ensina também a “bem 

falar”, a “redigir bem”, o que significa exactamente 

[sic] (para os futuros capitalistas e para os seus 

servidores) a “mandar bem”, isto é, (solução ideal) a 

“falar bem” aos operários etc. (Althusser, 1980, p. 20-

21; parênteses, aspas e grifos do autor; colchetes 

meus). 

 

 O resultado de uma educação como essa está longe de ser o 

desejável, pois, como vimos acima, a educação, como patrimônio de uma 

comunidade, deve contribuir para a realização do bem-comum, do bem da 

comunidade no seio da qual se desenvolve, e não somente, e meramente, 

para o bem de uma de uma classe ou de uma ínfima parcela de indivíduos. 

 Em outro lugar da referida obra, Althusser constata um fato bastante 

relevante sobre a educação escolar, fato do qual poucos de nós dão-se conta 

e que expressa com clareza a definição, ora analisada, de educação como 

maneira determinada de passar o tempo. Segundo Althusser, 

 

[…] nenhum Aparelho Ideológico de Estado dispõe 

durante tanto tempo da audiência obrigatória (e ainda 

por cima gratuita…), 5 a 6 dias em 7 que tem a semana, 

à razão de 8 horas por dia, da totalidade das crianças da 

formação social capitalista (Althusser, 1980, p. 66; 

parêntese do autor). 

 

 De fato, se excluirmos a família e o tempo que o educando passa em 

casa, é nas instituições escolares que os educandos (em particular as crianças 



Sobre a Educação 

400  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

e os adolescentes) mais passam seu tempo. E o que eles aprendem nas 

escolas? Quais os objetivos de se ensinar o que eles lá vão, bem ou mal, 

aprender? Qual tipo de ser humano e de cidadão se pretende formar através 

da educação escolar? 

 A escola e a universidade, instituições que, nas sociedades 

contemporâneas, representam lugares privilegiados da educação enquanto 

escolarização, deveriam ser de fato lugares do ócio, isto é, do uso do tempo 

para levar a cabo o cultivo dos educandos, o aperfeiçoamento de suas 

aptidões e habilidades, a construção de variados tipos de conhecimentos. 

Mas as escolas e universidades atuais parecem, algumas vezes, 

distanciarem-se do sentido grego da palavra scholé, da qual derivou nossa 

palavra escola, em português, ou school, em inglês. Scholé significa ócio, 

mas não meramente, e de modo depreciativo, enquanto preguiça e 

desperdício de tempo; o ócio ao qual essa palavra originalmente refere é o 

tempo de que alguém pode dispor livremente para realizar investimentos em 

si mesmo, para aprender, para estudar, para cultivar-se a si mesmo de 

diferentes maneiras e, assim, aperfeiçoar-se como indivíduo e como 

cidadão. É necessário que as escolas e universidades resgatem e renovem 

seu vínculo, tão antigo quanto salutar, com o ócio; é necessário, para dizer 

com Illich (2018), construirmos uma sociedade fundada sobre essa 

compreensão de scholé. 

 

 

VII 

 

A disciplina transforma  

a animalidade em humanidade. 

Kant (2012, p. 9). 

 

 Chegamos agora ao sexto e último grupo de significados que 

destaquei para nossa análise da palavra educar, grupo no qual deparamos 

com os sentidos de educar como adestrar, treinar, criar seres humanos, e 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   401 

também como vigiar, cuidar, apoiar o crescimento de animais e plantas, de 

lugares e condições que os contenham e afetem. 

 A perspectiva segundo a qual a educação é uma espécie de 

adestramento é milenar e permanece plenamente atual. Muito embora esse 

sentido de educar remeta-nos, num primeiro momento, tão-somente aos 

limites do ser humano enquanto considerado um animal irracional, podemos 

e devemos falar também de um adestramento do ser humano como um 

animal racional. 

 Adestrar é necessariamente treinar. Treinar é praticar habitualmente 

determinadas atividades, que podem ser físicas (como a prática de 

musculação ou de uma arte marcial) ou intelectuais (como a prática da 

leitura ou a resolução de problemas matemáticos); treinar é tentar 

desenvolver determinados dons, aptidões, visando atingir a excelência 

(virtude) em sua prática. Ora, ao modo como os pais adestram, treinam, 

educam seus filhos nós habitualmente referimos como a criação que lhes 

foi dada, e em conformidade com isso dizemos: Fulano foi criado desta ou 

daquela maneira. E, de igual modo, também falamos de uma educação de 

excelência. 

 Se olharmos para a história humana, encontraremos um exemplo 

notável desse sentido da educação – como adestramento, treinamento, 

criação – concretizado no Estado lacedemônio. Esparta notabilizou-se, 

desde a antiguidade clássica grega, por alcançar grande êxito em educar e 

adestrar militarmente seus próprios cidadãos. Platão, na República 12 , 

Aristóteles (2009b), na Política13, e muitos outros pensadores depois deles 

 

12 Ver, por exemplo, o trecho seguinte do Livro VIII da República, em que Platão, ao tratar 

da constituição política dos Estados, afirma o reconhecimento geral dos gregos para com a 

constituição de Esparta, dizendo: “Aquelas a que me refiro têm nome, a saber: a constituição, 

tão elogiada por muita gente (incluindo o próprio Platão), de Creta e da Lacedemónia (sic) 

[…]” (PLATÃO, 2008, 544c, p. 363; parênteses meus). 

13 Discorrendo sobre a felicidade como sumo bem humano, no Livro I da Ética a Nicômaco, 

Aristóteles refere de modo elogioso à educação espartana, ao reconhecer o bom trabalho dos 

estadistas espartanos nessa área: “Acresça-se que parece que o verdadeiro estadista é alguém 

 



Sobre a Educação 

402  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

referiram à polis espartana como um exemplo de grande sucesso, quando 

consideramos alguns aspectos da educação, em especial aqueles que se 

relacionavam à guerra e à formação de guerreiros. Não obstante esse 

reconhecimento, Platão, Aristóteles e outros pensadores que nutriram 

alguma admiração por Esparta afirmaram igualmente que vários aspectos 

importantes da educação eram desconsiderados pelos lacedemônios: a 

formação filosófica, por exemplo. 

 Entre os pensadores modernos, é comum a referência ao 

adestramento e ao treinamento como partes constituintes da educação. Um 

exemplo disso encontramos na filosofia da educação de Kant, que, em Sobre 

a Pedagogia, afirma-o com estes termos: 

 

O homem pode ser ou meramente adestrado, 

amestrado, instruído mecanicamente, ou ser realmente 

esclarecido. Adestra-se cães, cavalos, e também se 

pode adestrar homens. Com o adestramento, porém, 

ainda não se esgota a educação, o importante é 

principalmente que as crianças aprendam a pensar. 

(Kant, 2012, p. 20; grifos meus). 

 

 Para Kant, o adestramento relaciona-se à contenção ou à eliminação 

da selvageria do animal humano. Essa parte, puramente negativa, da 

educação é tarefa da disciplina. 

 

Na educação, o homem tem de ser 1) disciplinado. 

Disciplinar significa procurar impedir que a 

animalidade prejudique a humanidade, tanto no 

homem individual como no social. A disciplina é, pois, 

a mera doma da condição selvagem. (ibidem, p. 19; 

grifo meu). 

 

 
que realizou um estudo especial da virtude, visto ser sua meta tornar os cidadãos indivíduos 

virtuosos e respeitadores da lei, do que são testemunhos os legisladores de Creta e 

Lacedemônia e os outros grandes legisladores da história […].” (Aristóteles, 2009a, 1102a5-

10, p. 62). 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   403 

 Permanece vigente na contemporaneidade a compreensão de que 

educar é também adestrar o animal humano – pensemos, por exemplo, no 

nome que se dá ao treinamento dos militares: adestramento. A filosofia 

contemporânea também repercute essa compreensão de educação: 

lembremos aqui, por exemplo, da perspectiva de Wittgenstein, para quem o 

aprendizado de uma língua é resultado de um adestramento. Nas 

Investigações filosóficas, Wittgenstein afirma o seguinte: 

 

Levanta o nevoeiro estudarmos os fenómenos (sic) da 

linguagem em formas primitivas do seu emprego, nas 

quais se pode ter uma visão panorâmica da finalidade 

do funcionamento das palavras. Tais formas primitivas 

da linguagem são empregues pela criança quando 

aprende a falar. Ensinar a linguagem aqui não é 

explicar, mas antes adestrar. (Wittgenstein, 2011b, I 5, 

p. 175; parêntese e grifo meus). 

 

Os demais sentidos da palavra educo mencionados no sexto grupo 

de significados dizem-nos que educar é vigiar, cuidar, apoiar o crescimento 

de animais e plantas, de lugares e condições que os contenham e afetem. 

De acordo com esses sentidos, educar implica em permanecer 

vigilante quanto ao que possa prejudicar o sucesso no atingimento dos 

objetivos da educação que se propõe para o educando. Ocupamo-nos e 

preocupamo-nos com a educação. Não é por acaso que a educação constitui 

um tema sensível para toda sociedade, para toda família, para todo 

indivíduo, para todo governo. Podemos perceber nessa preocupação algo da 

educação negativa que Rousseau (o autor e o personagem) define e ilustra 

ao longo de todo o Émile, e sobre a qual já disse algo, acima. Quem educa 

deve permanecer constantemente vigilante em relação à educação do seu 

educando, se pretende que a mesma seja bem-sucedida. Mas não se trata de 

uma vigilância visando o mero controle sobre o corpo, os movimentos e os 

pensamentos do educando – sobre o que investigou Foucault em Vigiar e 

punir (2008); trata-se da preocupação do educador de afastar do educando 



Sobre a Educação 

404  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

o contato ou a proximidade com o que possa prejudicar o bom 

desenvolvimento da educação que lhe é proposta. 

A vigilância implica, então, o cuidado com a segurança e o bem-

estar físico e psíquico do educando; implica apoiar o crescimento 

(desenvolvimento, florescimento) de um ser humano. Esse sentido de apoio 

e de suporte ao desenvolvimento humano, que caracteriza tão distintamente 

a educação, ressalta mais claramente na língua francesa. Nela, as palavras 

élever e élève comportam sentidos que remetem à educação como criação. 

A palavra élever tem, como um de seus sentidos, o de “alimentar, cuidar, 

formar: criar crianças, animais” (“nourrir, soigner, former: élever des 

enfants, des animaux” [Larousse, 2011, p. 272; tradução minha]). Dizemos, 

em português, que criar crianças é o mesmo que educar crianças, de modo 

que élever quer dizer educar. Quanto à palavra élève, essa designa a “pessoa 

que recebe as lições de um mestre; aquele, aquela que frequenta um 

estabelecimento escolar” (“personne qui reçoit les leçons d’un maître; celui, 

celle qui fréquente un établissement scolaire” [loco citado; tradução 

minha]); designa o “animal nascido e criado por um criador; planta ou 

árvore da qual dirigimos o crescimento” (“animal né et soigné chez un 

éleveur; plante ou arbre dont on dirige la croissance” [loc. cit.; tradução 

minha]). Élève quer dizer, portanto, educando. Ressalta desses sentidos uma 

referência ao processo de elevar o ser humano, por meio da educação, a um 

modo excelente de existência. E, no que tange ao sentido de educar como 

criar, também na língua francesa há uma nítida relação entre as ações 

envolvidas, posto que criação (de gado, de cães, de espécies animais em 

geral) diz-se élevage. 

Como sabemos, as línguas francesa e portuguesa derivaram do 

latim, língua na qual fui buscar os sentidos do verbo educar que temos 

analisado neste artigo. Se educar é, pois, criar, e se todo criador preocupa-

se e ocupa-se do cuidado com o ambiente em que se desenvolve sua criação, 

para que essa possa crescer, multiplicar-se e prosperar de maneira saudável, 

então podemos afirmar que todo educador, que todo agente educativo (como 

a família e o Estado) deve igualmente cuidar para que o ambiente em que se 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   405 

educa seja o melhor possível para os educadores e os educandos14. Educar 

é apoiar e cuidar não só dos educadores e dos educandos, como também 

dos lugares em que se educa; de tal modo que, por um lado, fomente-se o 

surgimento e a permanência de condições que sejam favoráveis à educação, 

e que, por outro lado, combata-se e destrua-se tudo que seja pernicioso à 

educação. Deve ser assim porque educamos necessariamente em algum 

ambiente específico, com características e recursos específicos, e nós 

sabemos (por meio da teoria biológica da evolução e das teorias 

psicológicas, por exemplo) que os ambientes afetam, de maneiras diferentes 

e em variadas medidas, os seres vivos que neles estão (que por sua vez agem 

sobre os próprios ambientes natural e social, modificando-os), impelindo-os 

à adaptação e à sobrevivência, ou à inadaptação e à extinção. 

Faz, portanto, alguma diferença (considerando-se a melhor maneira 

de se alcançar os objetivos educacionais visados) se alguém é educado (no 

sentido estrito de escolarizado) numa escola com condições precárias de 

funcionamento (como salas de aula mal ventiladas e desconfortáveis) ou em 

outra com condições excelentes de funcionamento (como salas confortáveis 

e convidativas ao estudo e ao aprendizado). Dá-se o mesmo quando falamos 

da criação de animais não-humanos: consideremos as fazendas de criação 

de gado, de porcos, de galinhas etc.; os ambientes em que esses animais são 

criados são cuidadosamente controlados, de modo que, neles, eles 

desenvolvam-se da melhor maneira possível, segundo os objetivos de seus 

criadores15. 

Consideremos ainda que faz, sim, alguma diferença se alguém 

educa ou se é educado em uma família pobre, que reside num imóvel 

 

14 No livro John Stuart Mill e o cultivo da individualidade (2017) discorro com mais vagar 

sobre o papel dos indivíduos e do Estado (bem como dos governos) na construção de uma 

sociedade mais propícia a fomentar a educação, o desenvolvimento de seus cidadãos. Ao 

Estado que aja fomentando, favorecendo a educação, o cultivo dos seus cidadãos, por todos 

os meios disponíveis, chamei então de Estado fomentalista. 

15 Não é o caso de discutirmos, neste artigo, as implicações morais de tais criações de animais 

não-humanos. 



Sobre a Educação 

406  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

precário, composta de pais que tiveram poucos anos de escolarização e que 

dispõem de pouco capital cultural com o qual possam contribuir para a 

criação de seus filhos; ou se é educado no seio de uma família rica, que 

habita num imóvel de bom padrão, formada por pais que concluíram o 

Ensino Superior e que têm vasto capital cultural e econômico com o qual 

podem nutrir o crescimento orgânico e educacional de seus filhos. 

Consideremos, enfim, que faz diferença se se educa num Estado que 

se ocupa e que se preocupa com a boa educação de seus cidadãos, ou em um 

Estado que quebranta a formação da nação. 

 

 

VIII 

 

 O que dissemos aqui sobre a educação desvela-nos o ser da 

educação, o que existe no mundo humano-social tal como o percebemos e a 

que atribuímos o dístico de educacional. Através da nossa linguagem, da 

atividade de criação de palavras, dizemos o que e como as coisas são. As 

palavras revelam-nos o ser das coisas e do mundo. O conhecimento 

linguístico, em geral, e da etimologia em particular, desvela, amplia os 

limites do mundo para nós, na medida que nos leva a conhecer e a utilizar 

mais e mais conceitos, definições de palavras, palavras que, quando têm 

sentido, remetem-nos para as coisas e para o mundo. Neste artigo, tivemos 

oportunidade de refletir sobre nossa presença, nosso ser-no-mundo, que 

compreendemos e que se manifesta, também, através da educação, atividade 

que tentamos elucidar à luz de seis conjuntos de significados atribuídos à 

palavra latina educo. 

 O conhecimento etimológico que aqui mobilizamos, e que 

interpretamos à luz da filosofia da educação, não deve permanecer 

inoperante. Pois sabemos que saber é poder, e que é imenso o poder 

antropoplástico da educação, sua capacidade de modelar o ser humano, no 

corpo e na alma. As necessárias aplicações efetivas do saber educacional, o 

desenvolvimento concreto da educação, por meio de diversas práticas 



Rafael Lucas de Lima 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   407 

educacionais, em diferentes ambientes e instituições sociais, visando moldar 

o ser humano conforme objetivos conscientemente almejados segundo os 

interesses da comunidade e dos indivíduos, constitui um tópico cuja 

abordagem desdobra-se para além dos limites deste artigo. 

 

 

Referências 

AGOSTINHO. De Magistro. Campinas: Editora Kírion, 2017. 

AGOSTINHO. A Cidade de Deus, Parte I. Petrópolis: Vozes; São Paulo: Federação 

Agostiniana Brasileira; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 

2013a. 

AGOSTINHO. A Cidade de Deus, Parte II. Petrópolis: Vozes, 2013b. 

ALTHUSSER, Louis. Ideologia e Aparelhos Ideológicos do Estado. Lisboa: 

Editorial Presença e Martins Fontes, 1980. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Bauru: EDIPRO, 2009a. 

ARISTÓTELES. A Política. Bauru: EDIPRO, 2009b. 

BOURDIEU, Pierre; PASSERON, Jean-Claude. A Reprodução: Elementos para 

uma teoria do sistema de ensino. Petrópolis: Vozes, 2014. 

ELIAS, Norbert. O processo civilizador. v. 1. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. 

ELIAS, Norbert. O processo civilizador. v. 2. Rio de Janeiro: Zahar, 1993. 

FAÇANHA, Luciano da Silva; CARVALHO, Zilmara de Jesus Viana (Orgs.). 

Rousseau, Kant & Diálogos. São Luís: EDUFMA, 2019. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir. Petrópolis: Vozes, 2008. 

ILLICH, Ivan. Sociedade sem escolas. Petrópolis: Vozes, 2018. 

JAEGER, Werner. Paideía: A formação do homem grego. São Paulo: Martins 

Fontes, 2013. 

JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: Ensaio de uma ética para a civilização 

tecnológica. Rio de Janeiro: Contraponto; Editora PUC-Rio, 2006. 

KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Lisboa: Edições 

70, 2008a. 

KANT, Immanuel. Resposta à pergunta: Que é o Iluminismo? In: A paz perpétua e 

outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 2008b. 

KANT, Immanuel. Sobre a Pedagogia. Lisboa: Edições 70, 2012. 

Larousse Dictionnaire. Dictionnaire de poche 2012. Paris: Larousse Dictionnaire, 

2011. 

LIMA, Rafael Lucas de. John Stuart Mill e o cultivo da individualidade. Natal: 

EDUFRN, 2017. 

Oxford University Press. Oxford Latin Dictionary. Oxford: Oxford University 

Press, 1968. 



Sobre a Educação 

408  Educação e Filosofia, Uberlândia, , v.37, n.79, p. 375-408, jan./abr. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

PLATÃO. A república. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2008. 

PLATÃO. Lois. Platon. Œuvres Complètes. Paris: Éditions Flammarion, 2011. 

PLUTARCO. Da educação das crianças. São Paulo: EDIPRO, 2015. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio: Ou da Educação. São Paulo: Martins Fontes, 

2014. 

SILVA, Tatiane; CUNHA, Marcus Vinicius. A metáfora fundamental da sofística. 

Educação e realidade, Porto Alegre, v. 46, n. 4, p. 2-21, 2021. DOI: 

https://doi.org/10.1590/2175-6236106799. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tratado lógico-filosófico. Lisboa: Calouste 

Gulbenkian, 2011a. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. Lisboa: Calouste 

Gulbenkian, 2011b. 

 

 

Data de registro: 27/02/2022 

Data de aceite: 26/10/2022 

https://doi.org/10.1590/2175-6236106799

